
Der Einfluss der heidnischen Feste auf

Kinder

Veröffentlicht am: 11/10/2018

Schon von klein auf nimmt das Kind an zeremoniellen Feiern teil, die den Jahreskreis

sowohl in der Familie, als auch in der Gemeinschaft bestimmen. Was aber versteht man

unter "Feier"? Das Wort stammt vom lateinischen "festa" ab und bezeichnet eine religiöse

oder zivile Festlichkeit, die an ein wichtiges Ereignis erinnert. Hier werden wir uns speziell

mit religiösen Feierlichkeiten beschäftigen. Wir betrachten die Feste näher, in die wir mehr

oder weniger in unserer Kindheit involviert waren. Und in der Tat: Wer hat noch nie einen

Weihnachtsbaum geschmückt und mit Spannung auf den Weihnachtsmann oder das

Christkind gewartet, die uns Geschenke bringen, wenn wir brav waren? Wer hat noch nie

Ostereier gesucht oder einen Ansturm von fürchterlichen Verkleidungen an Halloween

erlebt, eine gruseliger wie die andere? Für Christen ist es nur legitim zu fragen, welchen

Einfluss all diese Feste bei Kindern haben und was die Bibel dazu sagt. Zu diesem Zweck

betrachten wir den Ursprung einiger dieser in unserer Gesellschaft besonders weit

verbreiteten Festlichkeiten näher und was sich hinter diesen verbirgt.

 

Z W



1) Halloween

Halloween oder vielmehr "All Hallows Eve" bedeutet "Der Abend aller Heiligen", findet

seinen Ursprung vor 2500 Jahren im Nordwesten Europas, genauer bei den Kelten und

Galliern, und wurde das Fest "Samhain" genannt (auf gaelisch "November"). Dieses

rituelle Fest wurde in einer Vollmondnacht gefeiert  – der keltische Kalender richtet sich

nämlich nach dem Mond – um das neue Jahr in Empfang zu nehmen. Das alte Jahr war

mit dem Monat Oktober zu Ende. Nehmen wir zur Kenntnis, dass das Jahr bei den

keltischen Stämmen aus zwei Abschnitten bestand, welche durch das milde, feuchte Klima

Nordwesteuropas bestimmt waren: eine dunkle Hälfte, die am 1. November an "Samhain"

und eine helle Hälfte, die am 1. Mai an "Beltane" begann.

Das Fest Samhain dauerte sieben Tage – drei Tage vor und drei Tage nach dem

Vollmond. Es war, egal welcher sozialen Schicht man entstammte, unter Androhung

göttlicher Strafe verpflichtend. Bestandteil war ein Festessen, bei dem es im Überfluss

Schweinefleisch (dieses Tier wurde als gewaltige, zerstörerische Gottheit angesehen, die

Unsterblichkeit verlieh), Bier, Met (süßes, alkoholisches Getränk, fermentiert auf der

Grundlage von Wasser und Honig) und Wein gab. Trunkenheit, begleitet von Liedern,

rituellen Spielen mit Opferungen und dem Entfachen eines neuen, großen Feuers, waren

vorherbestimmt. Jeder Haushalt musste sein Herdfeuer gelöscht haben, damit nun, zur

Einführung des neuen Jahres, die Druiden ein neues Feuer entfachen konnten. Diese

Feierlichkeit war dazu bestimmt, Durchgangswege zwischen der Welt der Lebenden und

der Welt der Toten zu schaffen, wo jede Seite eingeladen war, sich auf die andere zu

begeben. Somit verloren sogar die Verstorbenen ihre Unsichtbarkeit. Dieses Ereignis war

auch in politischer, militärischer und kommerzieller Hinsicht wichtig, da man hier Verträge

schloss und der König, welcher der Zeremonie vorsaß, seine Macht erneuerte. Später,

unter römischer Besatzung, wurde dem Samhain noch ein Erntefest zu Ehren der

etruskischen Göttin Pomone hinzugefügt. Als anschließend das Christentum eingeführt

wurde, verwarf man das heidnische, rituelle Samhainfest zu Gunsten des

Allerheiligenfestes, das 837 n.Chr. von Papst Gregor IV. angeregt wurde und auf dem

liturgischen Kalender am 1. November angesetzt wurde. Trotzdem überlebte das Fest

Halloween am 31. Oktober.

 



Ein sagenumwobenes Fest

Mitte des 19. Jh. wanderten viele Iren infolge einer Kartoffelfäule und der damit

verbundenen Hungersnot in die Vereinigten Staaten aus und nahmen ihre Geschichten

und Legenden mit, wie die des Geizkragens und Alkoholikers Jack o’Lantern, der die

Zusage des Teufels erlangte, seine Seele nicht zu nehmen. An seinem Todestag wurde

Jack wegen seines schlechten Verhaltens der Zutritt zum Himmel verweigert und als er in

die Hölle kam, verjagte man ihn auch von dort aufgrund seines früheren Bundes mit dem

Teufel. Da es aber sehr, sehr dunkel war, erhielt er eine Glut, die er in einer Rübe

unterbrachte, welche er aushöhlte und aß, damit sie ihm als Laterne diene. So geschah

es, dass er in Ewigkeit in der Dunkelheit umherirren sollte. Bei der Einwanderung

ersetzten die Irländer die Rübe durch einen Kürbis, der auf amerikanischem Boden

leichter zu finden war. Ende des 19.Jh. breitete sich dieses Fest in den Vereinigten

Staaten auf nationaler Ebene aus. Hinzugefügt wurde das heute bekannte Betteln um

Süßigkeiten mit seinem "Trick or Treat", was bedeutet "Entweder Süßigkeiten oder Fluch".

In europäischen Ländern hat sich das moderne Halloween-Fest erst seit den 1990er

Jahren immer mehr verbreitet.

Betrachten wir nun das Weihnachtsfest mit seinen Ursprüngen.

 

2) Der 25.Dezember

Das Fest "Weihnachten", auf Französisch und Spanisch "Noel", kommt eventuell aus dem

Gallischen "noio hel", was "Geburt der Sonne" heißt (auf Italienisch "Natale" = "Geburt").

Es wird am 25. Dezember gefeiert. Warum? Ursprünglich fand zwischen 20. und 23.

Dezember auf der Nordhalbkugel die Wintersonnwende statt. Das lateinische "sol stare"

bedeutet "Die Sonne bleibt stehen" (geht weder auf noch unter). Wenn die Tage kürzer

wurden, machten sie der Bedrängnis der Finsternis und der Angst, die Sonne komme nie

wieder, Platz. Deshalb mussten Götter und Gottheiten angefleht werden, damit die Sonne

wieder erscheine. Dieser Wendepunkt im Jahreslauf brachte zahlreiche heidnische

Vorstellungen mit sich, welche Fruchtbarkeit, Mutterschaft, Fortpflanzung und Sternkunde

betrafen. Als Kampf gegen die Finsternis veranstalteten die Kelten riesige Feuer. Bei den



Persern im Altertum feierte man am 25. Dezember die Geburt von Mithra, dem Gott der

Geheimnisse und der Sonne der Gerechtigkeit. Dieser Gott des Lebens und des Lichts

wurde von einer Jungfrau geboren und kämpfte gegen die Dunkelheit und das Böse. Man

opferte ihm einen Stier. In Ägypten wurde Aion, der Sohn des Gottes Osiris, angebetet. Er

war Symbol der wiedergeborenen Sonne. Was die Göttin Isis mit ihrem kleinen Sohn

Horus in den Armen betrifft, so erinnert sie uns doch sehr stark an die Jungfrau Maria,

welche das Jesuskind auf den Knien wiegt. Die Römer ehrten ihren Gott Saturn, den Gott

der Zeit, der Landwirtschaft und des Feuers während der sogenannten Saturnalien vom

17. bis 24. Dezember. Zudem wurde am 25. Dezember die Geburt der Sonne gefeiert,

was im Jahr 325 n.Chr. im christlichen Abendland übernommen wurde. Der Gott des

Feuers oder der Sonne hieß bei den Babyloniern Tammus oder auch Moloch und Baal.

Diese Titel waren die unterschiedlichen Bezeichnungen für Nimrod (1.Mose/Genesis

10,8-9), der als Vater aller babylonischen Götter galt. Während der Saturnalien von 17. –

24.12. vermischten sich die sozialen Schichten und Sklaven durften beispielsweise ihren

Herren gebieten und die Herren bedienten ihre Bediensteten zu Tische. Den religiösen

katholischen Autoritäten missfielen diese Bräuche und so wurde im IV. Jh. von Papst

Liberius und dem römischen Kaiser Konstantin das symbolische Datum des 25. Dezember

zur Geburt Jesu umfunktioniert. Auf diese Weise hatte man eine Handhabe dieser

heidnischen Gebräuche.

 

a) Wer ist der Weihnachtsmann und warum gibt er Geschenke her?

In der Skandinavischen Mythologie wurde das Julfest mit der Wintersonnwende

verbunden. Es war der Augenblick im Jahr, an dem Heimdallr, der Gott des Lichts und

Mondes, wiederkam, um seine Kinder aufzusuchen. Er besuchte jeden Haushalt, um

diejenigen zu belohnen, welche sich während des Jahres gut betragen hatten. Er

hinterließ ihnen ein Geschenk in ihren Socken, wohingegen die Ungezogenen Asche in

ihren Socken fanden.

Bei den Wikingern repräsentierte ein Mann mit großem Umhang Odin, den

skandinavischen Kriegsgott, der auch über allen anderen nordischen Gottheiten stand. Er

besuchte die Häuser, um nach dem Rechten zu sehen und den artigen Kindern

Süßigkeiten zu geben.



In Norwegen bestimmte im X. Jh. der norwegische König Håkon I., dass das Fest

"Midvintersblot" (Fest in der Mitte des Winters, bei dem der Kobold Julenisse Geschenke

verteilte) zur delbsen Zeit wie das christliche Weihnachten gefeiert werden sollte.

In der christlichen Tradition symbolisierten die Geschenke – so die katholische Kirche –

die Gaben der Weisen aus dem Morgenland an Jesus (Gold, Weihrauch, Myrrhe). Das

Geschenkeverteilen unter Freunden erinnert jedoch eher an die Bräuche der Saturnalien,

die von Christen übernommen wurden. Der heutige Weihnachtsmann ist also ein Mix aus

früheren Göttern, der nur "braven" Kindern Geschenke bringt…

 

b) Woher kommt der Brauch vom Christbaum?

Die Kelten schrieben früher jedem Monat einen anderen Baum zu. Für das Monat

Dezember war dies die Fichte, die im Inneren des Hauses zur Sonnwendfeier aufgestellt

und mit Süßigkeiten geschmückt wurde. Diese Bäume, die an der Wintersonnwendfeier

"teilnahmen", wurden von unterschiedlichen Zivilisationen verehrt. Der moderne

Weihnachtsbaum kommt aus Deutschland. Die Tradition der Römer wurde somit

weitergeführt, welche wiederum die babylonischen und ägyptischen Bräuche übernommen

hatten. Nach babylonischer Überlieferung symbolisierte der Stumpf eines toten Baumes

den Tod Nimrods, wohingegen der grüne Baum die Wiedergeburt Nimrods in der Person

des Tammus verdeutlichte. Somit wurde dieser immergrüne Baum von den Babyloniern

verehrt.

Bei den Druiden war die Eiche ein heiliger Baum, bei den Ägyptern war es die Palme und

bei den Römern die Tanne, die man während der Saturnalien mit roten Früchten

schmückte und darunter Geschenke legte.

Auf dem alten Heiligenkalender war der 24. Dezember für Adam und Eva reserviert, und

man zeigte das Geheimnis der Ursünde auf, indem man einen Baum mit Äpfeln

schmückte. Nach und nach wurde dieser Baum zum Christbaum, der Licht und Heil

versprach.

 



3) Der Ursprung Osterns

Ostern ist im Abendland die Feierlichkeit zu Frühlingsbeginn während der Frühlings-Tag-

und-Nachtgleiche zwischen dem 20. und 21. März. Die Freude über diese Wiedergeburt

des Lebens war Anlass vieler heidnischer Feste, die zu Ehren der Auferstehung des

Gottes Tammus abgehalten wurden. Der wurde der Mythologie nach von seiner Ehefrau

und Mutter Ischtar (Osteria) aus dem Totenreich auferweckt. Diese babylonische Göttin

entspricht auch der Astarte von Phönizien, der Aphrodite (Eos = Morgenröte) in

Griechenland, der Aschera im jüdischen Umfeld und der Ostara bei den Germanen (oder

Austro, die Östliche, was von Osten, dem Aufgang der Sonne, Morgenröte, kommt). Die

Göttin wird dem Planeten Venus zugeordnet, der sowohl vor Sonnenaufgang als auch

nach Sonnenuntergang scheint. Von Venus wird berichtet, dass sie den Sonnengott liebe.

Diese Fruchtbarkeitsgöttin wurde im Frühling angebetet, als das Leben erwachte. Damit

einher ging ein nicht sehr empfehlenswerter Kult, über den der Historiker Will Durant

(1885-1981) schrieb, indem er wiederum den griechischen Geschichtsschreiber Herodot

als Quelle zitierte: "Jede einheimische Frau musste sich einmal während ihres Lebens in

den Venustempel (Ostertempel) setzen und sexuelle Beziehungen mit einem Fremden

haben". Eine echte Einladung zur Unzucht… Betrachten wir nun die Symbole, welche

dieses Fest begleiten.

 

a) Die Fastenzeit

Diese vierzigtägige Zeit der Enthaltsamkeit wurde früher zu Ehren der Götter Osiris,

Adonis und Tammus eingehalten. Informationen dazu lieferte uns der englische

Schriftsteller John Landseer (1769-1852), der die eingravierten Hieroglyphen von Chaldäa,

Ägypten und Kanaan untersucht hatte. Auch der englische Pastor Alexander Hislop (1807-

1865) bestätigte, dass "die vierzig Fastentage eine direkt von den Anbetern der

babylonischen Göttin übernommene Praktik [seien]. Ein derartiger Zeitraum von vierzig

Tagen im Frühling wird immer noch von den Jesiden praktiziert, den Anbetern des Teufels

von Kurdistan, die diesen Kult von ihren früheren Meistern, den Babyloniern, übernommen

hatten…"



Die Fastenzeit hat also nichts mit der Bibel zu tun.

 

b) Die Eier

Die Eier sind ein sehr aussagekräftiges Symbol der Wiedergeburt, das während dieses

Frühlingsfestes benutzt wurde. James Bonwick (1817-1906), ein  historischer und

pädagogischer Schriftsteller, betont, dass "die Eier in ägyptischen Tempeln aufgehängt

waren. […] Das gewöhnliche Ei, Zeichen des fruchtbaren Lebens, kam aus dem Mund des

großen Ägyptergottes. Das mystische Ei Babylons, aus dem Venus, Ischtar, geboren

wurde, fiel vom Himmel in den Euphrat. Die Eier waren in Ägypten heilige Opfergaben, wie

es auch heute noch in China und Europa der Fall ist. Ostern, oder der Frühling, war die

Jahreszeit der Geburt, sowohl im irdischen, als auch himmlischen Sinne".

Diese Tradition stammt nicht von gestern, sondern entwickelte sich im Laufe der

Jahrhunderte. Vor einigen Jahrzehnten war es beispielsweise verboten, während der

Fastenzeit Eier zu essen. Diese wurden zur anschließenden Segnung und Bemalung am

Ostertag aufbewahrt. Dann würden sie den Kindern geschenkt. Je nach Land wurden die

Eier unterschiedlich dekoriert. Der Brauch, an Ostern Schokoladeneier zu verschenken,

tauchte im XVIII. Jahrhundert auf.

 

c) Der Hase

Er ist Symbol der Fruchtbarkeit des alten Ägyptens, das später in Europa bewahrt und im

Osterfest eingeführt wurde. Tatsächlich waren in "Deutschland und Österreich in kleinen

Nestern Eier, Gebäck und Süßigkeiten enthalten, die an verschiedenen Orten versteckt

werden, und Kinder glauben, dass der in diesen Ländern auch sehr beliebte Osterhase

Eier gelegt Süßigkeiten gebracht hatte". Außerdem fand "der Osterhase seinen Ursprung

in vorchristlichen heidnischen Fruchtbarkeitsriten. Es wird nie eine religiöse Symbolik

zugeordnet. Trotzdem spielte er beim Osterfest für die Kinder in vielen Ländern als

Produzent von Ostereiern eine wichtige Rolle", gibt uns der katholische Priester Francis

Weiser zu verstehen.



 

d) Die Glocken

Die Schokoladenglocken repräsentieren die Kirchenglocken, die von Gründonnerstag bis

Karsamstag nicht mehr läuteten. Sie erzählen vom Tod Jesu. Man sagt, die Glocken

gingen in dieser Zeit nach Rom, von wo sie dann in der Osternacht zurückkämen, um

erneut zu läuten und die Auferstehung Jesu zu feiern. Auf dem Weg zurück schütten sie

für die Kinder Süßigkeiten aus.

 

e) Die Wahl des Datums für Ostern

Das Konzil zu Nizäa legte Ostern auf den ersten Sonntag nach dem 21. März. Das ist die

Zeit des Vollmonds der Frühlings-Tag-und-Nacht-Gleiche, der im Julianischen Kalender

auf den 25. März festgelegt worden war, den Festtag für die babylonische Göttin Ischtar.

Am Konzil zu Nizäa im Jahr 325 jedoch stellte man fest, dass die Frühlings-Tag-und-

Nacht-Gleiche auf den 21. März fällt. Dieser Unterschied von 4 Tagen war durch einen

Fehler im Julianischen Kalender zu erklären, Grund dafür, warum dieser durch den

Gregorianischen Kalender ersetzt wurde (von Papst Gregor XIII). Was damals außer Acht

gelassen wurde, war das variable Datum. Die Tag-und-Nacht-Gleiche kann nämlich auch

einen Tag früher oder später fallen. Um dieses Problem zu lösen, wurde die

Entscheidung des Konzils nachkorrigiert: Das Osterfest sollt am ersten Sonntag

nach der Tag-und-Nacht-Gleiche gefeiert werden, egal auf welches Datum es fällt.

Es musste weltweit am gleichen Sonntag abgehalten werden und niemand durfte

das jüdische Datum, nämlich den 14. Tag des Monats Nissan, einhalten.

Hier ist ein Auszug aus dem Brief Konstantins an die Gemeinden, der infolge des Konzils

geschrieben wurde: „In dieser Sitzung wurde die Frage über den allerheiligsten Ostertag

diskutiert, und es wurde einstimmig von allen Anwesenden beschlossen, dass dieser

Feiertag von jedem beachtet werden sollte, überall und am selben Tag … Und vor allem

wurde es als unwürdig befunden, bei der Feier dieses allerheiligsten Festes die

Praxis der Juden zu befolgen, die ihre Hände gottlos durch eine große Sünde

verschmutzt haben … weil wir von unserem Herrn einen anderen Weg erhalten haben.

Und ich habe mich selbst verpflichtet, damit diese Entscheidung von eurem Scharfsinn



anerkannt wurde, in der Hoffnung, dass ihr diese Praxis in Weisheit mit Freude

akzeptieren möget, die bereits in der Stadt Rom und in Afrika, durch Italien und Ägypten

eingehalten wird… und das in einmütigem Urteil“ (The New Catholic Encyclopedia Vol 5,

p.228).

Diese Schriften zeigen zweifellos, dass die Festlegung des Datums nicht durch das Wort

Gottes, sondern durch die Autorität der Römischen Kirche geschah.

 

4) Was sagt die Bibel dazu?

Das Wort sagt uns, dass der Glaube vom Hören kommt und das Hören kommt vom Wort

Gottes (Römer 10,17). Wenn aber das Kind nur Dinge hört und sieht, die nicht mit dem

Wort Gottes übereinstimmen, wird es verwundbar und nimmt Unwahres für bare Münze.

Was das Fest Halloween betrifft, so führt es Kinder in die Hexerei ein. Die Bibel jedoch

warnt uns vor Praktiken, die dem Wort Gottes widersprechen, auch denen der keltischen

Druiden und Priester.

"Wenn du auf das Land kommst, das YHWH, dein Elohim, dir gibt, sollst du nicht lernen,

nach den Gräueln dieser Nationen zu tun. Nicht soll bei dir gefunden werden einer, der

seinen Sohn und seine Tochter durchs Feuer gehen lässt, ein Wahrsager von

Wahrsagungen, ein Spiritist und ein Beschwörer und ein Zauberer, und ein Bannsprecher

und ein Totenbeschwörer und einer mit einem Wahrsagegeist und einer, der die Toten

befragt. Denn ein Gräuel für YHWH ist ein jeder, der diese Dinge tut, und dieser Gräuel

wegen treibt YHWH, dein Elohim, sie vor dir aus" 5.Mose/Deuteronomium 18,9-12.

"Und so starb Shaul wegen seiner Treulosigkeit, die er gegen YHWH begangen, betreffs

des Wortes des YHWH, das er nicht gehalten hatte, und auch weil er eine

Totenbeschwörerin aufsuchte, um sie zu befragen; aber YHWH befragte er nicht. Darum

tötete er ihn und übertrug das Königtum David, dem Sohn Isais" 1.Chronik 10,13-14.

Außerdem verurteilt das Wort Gottes die Zauberei, indem es uns lehrt: "Segnet, die euch

verfolgen! Segnet, und flucht nicht!" Römer 12,14.



Was Orgien und Trinkgelage betrifft, sagt der Apostel Paulus: "Und berauscht euch nicht

mit Wein, worin Zügellosigkeit ist, sondern werdet mit dem Geist erfüllt" Epheser 5,18.

Zudem zeigt uns das Wort Gottes: "…Elohim ist doch nicht ein Elohim der Toten,

sondern der Lebendigen" Matthäus 22,32.

Was Weihnachten betrifft, so wird in der Bibel kein einziges Mal erwähnt, dass Jesus am

25. Dezember geboren ist. Dieses heidnische Fest wurde durch die römisch-katholische

Kirche "christianisiert", hat aber heidnische Grundlagen. Die Früchte dieses Festes

pervertieren den Geist der Kinder und trimmen diese auf Gier und Götzendienst. Sie

werden dadurch angestachelt, immer mehr vergängliche, weltliche Güter haben zu wollen.

Die Bibel sagt diesbezüglich: "Denn alles, was in der Welt ist, die Begierde des

Fleisches und die Begierde der Augen und der Stolz des Lebens, ist nicht aus dem

Vater, sondern das ist aus der Welt" 1.Johannes 2,16.

"Geliebte, ich ermahne euch als Ausländer und Reisende, euch von den fleischlichen

Begierden fernzuhalten, die gegen die Seele kämpfen" 1.Petrus 2,11.

"Denn die Gnade des Elohims, die allen Menschen Heil bringt, ist erschienen. Sie lehrt

uns, damit wir, indem wir der Gottlosigkeit und den weltlichen Begierden entsagen, im

jetzigen Zeitalter diskret und gerecht und fromm leben" Titus 2,11-12.

"Ehebrecher und Ehebrecherinnen, wisst ihr nicht, dass die Freundschaft der Welt

Feindschaft gegen Elohim ist? Jeder, der ein Freund der Welt sein will, stellt sich als Feind

Elohims dar" Jakobus 4,4.

"Aus eben diesem Grund, meine Lieben, flieht vor dem Götzendienst" 1.Korinther 10,14.

"Denn dies wisst ihr, dass kein Mann, der sich prostituiert, oder Unreiner oder

Habgieriger, der ein Götzendiener ist, ein Erbe im Reich Mashiahs und Elohims hat"

Epheser 5,5.

Das Osterfest seinerseits ist eine wahre Betrügerei der katholischen Kirche und hat nichts

mit dem jüdischen Passahfest zu tun, das Gott eingesetzt hatte. Rufen wir uns in

Erinnerung, dass jedes Jahr am 14. Tag des Monats Nissan, die Israeliten ein männliches,

makelloses Lamm schlachten und dieses zwischen den zwei Abenden aufessen sollten.

Dieses unaufhörliche Gesetz war zur Feier der Befreiung gedacht, die Gott ihnen nach

400 Jahren ägyptischer Gefangenschaft beschert hatte. All dies geschah unter dem



Gesetz, wobei die Bibel uns lehrt, dass das zeremonielle Gesetz ein Schatten der

zukünftigen Dinge ist (Kolosser 2,17). Ich muss das Word-Programm austricksen, denn

es zieht sich.

"Am Folgetag sieht Yohanan Yehoshua auf sich zukommen und er spricht: Siehe, das

Lamm Elohims, das die Sünde der Welt wegnimmt" Johannes 1,29.

Jesus Christus war dieses Lamm, das am Kreuz als lebendiges Opfer zur Befreiung aus

den Sünden für die ganze Welt geschlachtet werden sollte. Sein Blut ist geflossen, um uns

zu reinigen und es hat uns vor dem Tod bewahrt wie damals das Blut des Lammes, das

die Israeliten in Ägypten angesichts des Todesengels auf ihre Türpfosten gestrichen

hatten. Wenn wir Jesus in unserem Leben annehmen, müssen wir diese Befreiung jeden

Moment leben und erleben. Wir brauchen keinen speziellen Tag, um an das Werk am

Kreuz zu denken oder um das jüdische Passahfest zu feiern, denn Jesus ist unser

Passah.

"Wascht also den alten Sauerteig weg, damit ihr neuer Teig sein könnt, da ihr ungesäuert

seid, denn der Mashiah, unser Passah, ist zu unseren Gunsten geopfert worden. Lasst

uns daher ein Fest nicht mit altem Sauerteig, nicht mit dem Sauerteig der Bosheit und

Schlechtigkeit feiern, sondern mit dem ungesäuerten Brot der Aufrichtigkeit und Wahrheit"

1.Korinther 5,7-8.

 

Fazit

Nachdem wir den Ursprung der Festlichkeiten untersucht haben, stellen wir fest, dass

diese jeden biblischen Fundamentes entbehren. Ihre Symbole sind nicht christlich,

sondern basieren vielmehr auf Aberglauben und menschlichen Traditionen, die vom Wort

Gottes weit entfernt sind. Unsere Kinder sind völlig unwissend über den geschichtlichen

Hintergrund, der sich hinter diesen Feiern verbirgt. Leider sind es die Erwachsenen,

welche den Kindern nahebringen, diese Feste für wichtig zu erachten und den Lügen eine

Bedeutung beizumessen. Gott lehnt alles ab, was nicht heilig ist und macht dabei keine

Kompromisse. Die Bräuche kommen nicht nur von heidnischen Traditionen, sondern sind

heutzutage auch Gelegenheit für große Unternehmen, viel Geld zu machen, indem sie die



Gier der Menschen anregen.

Es ist somit Zeit, zum Wort Gottes zurückzukehren und unsere Kinder nach der Wahrheit

dieses Wortes zu unterrichten, damit sie erleuchtet werden und keine Kompromisse mit

dem jetzigen Zeitalter mehr eingehen.

"Trainiere den Knaben am Beginn5 seines Weges; er wird nicht davon weichen, auch

wenn er alt wird" Sprüche 22,6.

"Und ihr Väter, verärgert eure Kinder nicht, sondern ernährt sie bis zur Reife in der

Erziehung und Ermahnung des Herrn" Epheser 6,4.

"Wehe dir, Land, dessen König ein Knabe ist, und dessen Fürsten am Morgen

schmausen!" Prediger 10,16.

 

 

Von Schw. Nathalie M S. (Übersetzung eines Artikels der christlichen Zeitschrift

"Dokimos" aus dem Französischen)

Heruntergeladen von ZurückzumWort

Download-Datum: 12/02/2026 21:11


