Der Einfluss der heidnischen Feste auf
Kinder

Veroffentlicht am: 11/10/2018

Schon von klein auf nimmt das Kind an zeremoniellen Feiern teil, die den Jahreskreis
sowohl in der Familie, als auch in der Gemeinschaft bestimmen. Was aber versteht man
unter "Feier"? Das Wort stammt vom lateinischen "festa" ab und bezeichnet eine religitse
oder zivile Festlichkeit, die an ein wichtiges Ereignis erinnert. Hier werden wir uns speziell
mit religiosen Feierlichkeiten beschaftigen. Wir betrachten die Feste naher, in die wir mehr
oder weniger in unserer Kindheit involviert waren. Und in der Tat: Wer hat noch nie einen
Weihnachtsbaum geschmickt und mit Spannung auf den Weihnachtsmann oder das
Christkind gewartet, die uns Geschenke bringen, wenn wir brav waren? Wer hat noch nie
Ostereier gesucht oder einen Ansturm von flrchterlichen Verkleidungen an Halloween
erlebt, eine gruseliger wie die andere? Fur Christen ist es nur legitim zu fragen, welchen
Einfluss all diese Feste bei Kindern haben und was die Bibel dazu sagt. Zu diesem Zweck
betrachten wir den Ursprung einiger dieser in unserer Gesellschaft besonders weit
verbreiteten Festlichkeiten n&her und was sich hinter diesen verbirgt.



1) Halloween

Halloween oder vielmehr "All Hallows Eve" bedeutet "Der Abend aller Heiligen", findet
seinen Ursprung vor 2500 Jahren im Nordwesten Europas, genauer bei den Kelten und
Galliern, und wurde das Fest "Samhain" genannt (auf gaelisch "November"). Dieses
rituelle Fest wurde in einer Vollmondnacht gefeiert — der keltische Kalender richtet sich
namlich nach dem Mond — um das neue Jahr in Empfang zu nehmen. Das alte Jahr war
mit dem Monat Oktober zu Ende. Nehmen wir zur Kenntnis, dass das Jahr bei den
keltischen Stammen aus zwei Abschnitten bestand, welche durch das milde, feuchte Klima
Nordwesteuropas bestimmt waren: eine dunkle Halfte, die am 1. November an "Samhain”
und eine helle Halfte, die am 1. Mai an "Beltane" begann.

Das Fest Samhain dauerte sieben Tage — drei Tage vor und drei Tage nach dem
Vollmond. Es war, egal welcher sozialen Schicht man entstammte, unter Androhung
gottlicher Strafe verpflichtend. Bestandteil war ein Festessen, bei dem es im Uberfluss
Schweinefleisch (dieses Tier wurde als gewaltige, zerstorerische Gottheit angesehen, die
Unsterblichkeit verlieh), Bier, Met (slf3es, alkoholisches Getrank, fermentiert auf der
Grundlage von Wasser und Honig) und Wein gab. Trunkenheit, begleitet von Liedern,
rituellen Spielen mit Opferungen und dem Entfachen eines neuen, grof3en Feuers, waren
vorherbestimmt. Jeder Haushalt musste sein Herdfeuer geléscht haben, damit nun, zur
Einflhrung des neuen Jahres, die Druiden ein neues Feuer entfachen konnten. Diese
Feierlichkeit war dazu bestimmt, Durchgangswege zwischen der Welt der Lebenden und
der Welt der Toten zu schaffen, wo jede Seite eingeladen war, sich auf die andere zu
begeben. Somit verloren sogar die Verstorbenen ihre Unsichtbarkeit. Dieses Ereignis war
auch in politischer, militarischer und kommerzieller Hinsicht wichtig, da man hier Vertrage
schloss und der Konig, welcher der Zeremonie vorsal}, seine Macht erneuerte. Spater,
unter rémischer Besatzung, wurde dem Samhain noch ein Erntefest zu Ehren der
etruskischen Gottin Pomone hinzugeflgt. Als anschlieRend das Christentum eingefuhrt
wurde, verwarf man das heidnische, rituelle Samhainfest zu Gunsten des
Allerheiligenfestes, das 837 n.Chr. von Papst Gregor IV. angeregt wurde und auf dem
liturgischen Kalender am 1. November angesetzt wurde. Trotzdem uberlebte das Fest
Halloween am 31. Oktober.



Ein sagenumwobenes Fest

Mitte des 19. Jh. wanderten viele Iren infolge einer Kartoffelfaule und der damit
verbundenen Hungersnot in die Vereinigten Staaten aus und nahmen ihre Geschichten
und Legenden mit, wie die des Geizkragens und Alkoholikers Jack o’Lantern, der die
Zusage des Teufels erlangte, seine Seele nicht zu nehmen. An seinem Todestag wurde
Jack wegen seines schlechten Verhaltens der Zutritt zum Himmel verweigert und als er in
die Holle kam, verjagte man ihn auch von dort aufgrund seines friiheren Bundes mit dem
Teufel. Da es aber sehr, sehr dunkel war, erhielt er eine Glut, die er in einer Riube
unterbrachte, welche er aushohlte und af3, damit sie ihm als Laterne diene. So geschah
es, dass er in Ewigkeit in der Dunkelheit umherirren sollte. Bei der Einwanderung
ersetzten die Irlander die Rube durch einen Kurbis, der auf amerikanischem Boden
leichter zu finden war. Ende des 19.Jh. breitete sich dieses Fest in den Vereinigten
Staaten auf nationaler Ebene aus. Hinzugefugt wurde das heute bekannte Betteln um
SuRigkeiten mit seinem "Trick or Treat", was bedeutet "Entweder Sufigkeiten oder Fluch".
In europaischen Landern hat sich das moderne Halloween-Fest erst seit den 1990er
Jahren immer mehr verbreitet.

Betrachten wir nun das Weihnachtsfest mit seinen Urspringen.

2) Der 25.Dezember

Das Fest "Weihnachten", auf Franzésisch und Spanisch "Noel”, kommt eventuell aus dem
Gallischen "noio hel", was "Geburt der Sonne" heil3t (auf Italienisch "Natale" = "Geburt").
Es wird am 25. Dezember gefeiert. Warum? Ursprunglich fand zwischen 20. und 23.
Dezember auf der Nordhalbkugel die Wintersonnwende statt. Das lateinische "sol stare"
bedeutet "Die Sonne bleibt stehen" (geht weder auf noch unter). Wenn die Tage klrzer
wurden, machten sie der Bedrangnis der Finsternis und der Angst, die Sonne komme nie
wieder, Platz. Deshalb mussten Gotter und Gottheiten angefleht werden, damit die Sonne
wieder erscheine. Dieser Wendepunkt im Jahreslauf brachte zahlreiche heidnische
Vorstellungen mit sich, welche Fruchtbarkeit, Mutterschaft, Fortpflanzung und Sternkunde
betrafen. Als Kampf gegen die Finsternis veranstalteten die Kelten riesige Feuer. Bei den



Persern im Altertum feierte man am 25. Dezember die Geburt von Mithra, dem Gott der
Geheimnisse und der Sonne der Gerechtigkeit. Dieser Gott des Lebens und des Lichts
wurde von einer Jungfrau geboren und k&dmpfte gegen die Dunkelheit und das Bbse. Man
opferte ihm einen Stier. In Agypten wurde Aion, der Sohn des Gottes Osiris, angebetet. Er
war Symbol der wiedergeborenen Sonne. Was die Goéttin Isis mit ihrem kleinen Sohn
Horus in den Armen betrifft, so erinnert sie uns doch sehr stark an die Jungfrau Maria,
welche das Jesuskind auf den Knien wiegt. Die Romer ehrten ihren Gott Saturn, den Gott
der Zeit, der Landwirtschaft und des Feuers wahrend der sogenannten Saturnalien vom
17. bis 24. Dezember. Zudem wurde am 25. Dezember die Geburt der Sonne gefeiert,
was im Jahr 325 n.Chr. im christlichen Abendland tGbernommen wurde. Der Gott des
Feuers oder der Sonne hiel3 bei den Babyloniern Tammus oder auch Moloch und Baal.
Diese Titel waren die unterschiedlichen Bezeichnungen fur Nimrod (1.Mose/Genesis
10,8-9), der als Vater aller babylonischen Gétter galt. Wahrend der Saturnalien von 17. —
24.12. vermischten sich die sozialen Schichten und Sklaven durften beispielsweise ihren
Herren gebieten und die Herren bedienten ihre Bediensteten zu Tische. Den religiosen
katholischen Autoritdten missfielen diese Brauche und so wurde im V. Jh. von Papst
Liberius und dem rémischen Kaiser Konstantin das symbolische Datum des 25. Dezember
zur Geburt Jesu umfunktioniert. Auf diese Weise hatte man eine Handhabe dieser
heidnischen Gebrauche.

a) Wer ist der Weihnachtsmann und warum gibt er Geschenke her?

In der Skandinavischen Mythologie wurde das Julfest mit der Wintersonnwende
verbunden. Es war der Augenblick im Jahr, an dem Heimdallr, der Gott des Lichts und
Mondes, wiederkam, um seine Kinder aufzusuchen. Er besuchte jeden Haushalt, um
diejenigen zu belohnen, welche sich wéahrend des Jahres gut betragen hatten. Er
hinterliel3 ihnen ein Geschenk in ihren Socken, wohingegen die Ungezogenen Asche in
ihren Socken fanden.

Bei den Wikingern reprasentierte ein Mann mit groem Umhang Odin, den
skandinavischen Kriegsgott, der auch Uber allen anderen nordischen Gottheiten stand. Er
besuchte die H&auser, um nach dem Rechten zu sehen und den artigen Kindern
SuRigkeiten zu geben.



In Norwegen bestimmte im X. Jh. der norwegische Konig Hakon |., dass das Fest
"Midvintersblot" (Fest in der Mitte des Winters, bei dem der Kobold Julenisse Geschenke
verteilte) zur delbsen Zeit wie das christliche Weihnachten gefeiert werden sollte.

In der christlichen Tradition symbolisierten die Geschenke — so die katholische Kirche —
die Gaben der Weisen aus dem Morgenland an Jesus (Gold, Weihrauch, Myrrhe). Das
Geschenkeverteilen unter Freunden erinnert jedoch eher an die Brauche der Saturnalien,
die von Christen Ubernommen wurden. Der heutige Weihnachtsmann ist also ein Mix aus
friheren Gottern, der nur "braven" Kindern Geschenke bringt...

b) Woher kommt der Brauch vom Christbaum?

Die Kelten schrieben friher jedem Monat einen anderen Baum zu. Fir das Monat
Dezember war dies die Fichte, die im Inneren des Hauses zur Sonnwendfeier aufgestellt
und mit SuRigkeiten geschmickt wurde. Diese Baume, die an der Wintersonnwendfeier
"teilnahmen”, wurden von unterschiedlichen Zivilisationen verehrt. Der moderne
Weihnachtsbaum kommt aus Deutschland. Die Tradition der Romer wurde somit
weitergefuhrt, welche wiederum die babylonischen und &gyptischen Brauche tibernommen
hatten. Nach babylonischer Uberlieferung symbolisierte der Stumpf eines toten Baumes
den Tod Nimrods, wohingegen der griine Baum die Wiedergeburt Nimrods in der Person
des Tammus verdeutlichte. Somit wurde dieser immergriine Baum von den Babyloniern
verehrt.

Bei den Druiden war die Eiche ein heiliger Baum, bei den Agyptern war es die Palme und
bei den ROmern die Tanne, die man wahrend der Saturnalien mit roten Frichten
schmuckte und darunter Geschenke legte.

Auf dem alten Heiligenkalender war der 24. Dezember fur Adam und Eva reserviert, und
man zeigte das Geheimnis der Ursiinde auf, indem man einen Baum mit Apfeln
schmickte. Nach und nach wurde dieser Baum zum Christbaum, der Licht und Heil
versprach.



3) Der Ursprung Osterns

Ostern ist im Abendland die Feierlichkeit zu Frihlingsbeginn wahrend der Frihlings-Tag-
und-Nachtgleiche zwischen dem 20. und 21. Marz. Die Freude Uber diese Wiedergeburt
des Lebens war Anlass vieler heidnischer Feste, die zu Ehren der Auferstehung des
Gottes Tammus abgehalten wurden. Der wurde der Mythologie nach von seiner Ehefrau
und Mutter Ischtar (Osteria) aus dem Totenreich auferweckt. Diese babylonische Gattin
entspricht auch der Astarte von Phonizien, der Aphrodite (Eos = Morgenrote) in
Griechenland, der Aschera im judischen Umfeld und der Ostara bei den Germanen (oder
Austro, die Ostliche, was von Osten, dem Aufgang der Sonne, Morgenréte, kommt). Die
Gottin wird dem Planeten Venus zugeordnet, der sowohl vor Sonnenaufgang als auch
nach Sonnenuntergang scheint. Von Venus wird berichtet, dass sie den Sonnengott liebe.
Diese Fruchtbarkeitsgottin wurde im Frihling angebetet, als das Leben erwachte. Damit
einher ging ein nicht sehr empfehlenswerter Kult, Gber den der Historiker Will Durant
(1885-1981) schrieb, indem er wiederum den griechischen Geschichtsschreiber Herodot
als Quelle zitierte: "Jede einheimische Frau musste sich einmal wahrend ihres Lebens in
den Venustempel (Ostertempel) setzen und sexuelle Beziehungen mit einem Fremden
haben". Eine echte Einladung zur Unzucht... Betrachten wir nun die Symbole, welche
dieses Fest begleiten.

a) Die Fastenzeit

Diese vierzigtagige Zeit der Enthaltsamkeit wurde friher zu Ehren der Gotter Osiris,
Adonis und Tammus eingehalten. Informationen dazu lieferte uns der englische
Schriftsteller John Landseer (1769-1852), der die eingravierten Hieroglyphen von Chaldaa,
Agypten und Kanaan untersucht hatte. Auch der englische Pastor Alexander Hislop (1807-
1865) bestatigte, dass "die vierzig Fastentage eine direkt von den Anbetern der
babylonischen Gottin Gbernommene Praktik [seien]. Ein derartiger Zeitraum von vierzig
Tagen im Frahling wird immer noch von den Jesiden praktiziert, den Anbetern des Teufels
von Kurdistan, die diesen Kult von ihren friheren Meistern, den Babyloniern, lbernommen
hatten..."



Die Fastenzeit hat also nichts mit der Bibel zu tun.

b) Die Eier

Die Eier sind ein sehr aussagekraftiges Symbol der Wiedergeburt, das wahrend dieses
Frahlingsfestes benutzt wurde. James Bonwick (1817-1906), ein historischer und
padagogischer Schriftsteller, betont, dass "die Eier in agyptischen Tempeln aufgehangt
waren. [...] Das gewdhnliche Ei, Zeichen des fruchtbaren Lebens, kam aus dem Mund des
groRen Agyptergottes. Das mystische Ei Babylons, aus dem Venus, Ischtar, geboren
wurde, fiel vom Himmel in den Euphrat. Die Eier waren in Agypten heilige Opfergaben, wie
es auch heute noch in China und Europa der Fall ist. Ostern, oder der Frihling, war die
Jahreszeit der Geburt, sowohl im irdischen, als auch himmlischen Sinne".

Diese Tradition stammt nicht von gestern, sondern entwickelte sich im Laufe der
Jahrhunderte. Vor einigen Jahrzehnten war es beispielsweise verboten, wahrend der
Fastenzeit Eier zu essen. Diese wurden zur anschlieBenden Segnung und Bemalung am
Ostertag aufbewahrt. Dann wirden sie den Kindern geschenkt. Je nach Land wurden die
Eier unterschiedlich dekoriert. Der Brauch, an Ostern Schokoladeneier zu verschenken,
tauchte im XVIII. Jahrhundert auf.

c) Der Hase

Er ist Symbol der Fruchtbarkeit des alten Agyptens, das spater in Europa bewahrt und im
Osterfest eingefuihrt wurde. Tatsachlich waren in "Deutschland und Osterreich in kleinen
Nestern Eier, Geback und Sufigkeiten enthalten, die an verschiedenen Orten versteckt
werden, und Kinder glauben, dass der in diesen Landern auch sehr beliebte Osterhase
Eier gelegt SuRigkeiten gebracht hatte". Aul3erdem fand "der Osterhase seinen Ursprung
in vorchristlichen heidnischen Fruchtbarkeitsriten. Es wird nie eine religiose Symbolik
zugeordnet. Trotzdem spielte er beim Osterfest fur die Kinder in vielen Landern als
Produzent von Ostereiern eine wichtige Rolle", gibt uns der katholische Priester Francis
Weiser zu verstehen.



d) Die Glocken

Die Schokoladenglocken reprasentieren die Kirchenglocken, die von Grindonnerstag bis
Karsamstag nicht mehr lauteten. Sie erzahlen vom Tod Jesu. Man sagt, die Glocken
gingen in dieser Zeit nach Rom, von wo sie dann in der Osternacht zurtickkdmen, um
erneut zu lauten und die Auferstehung Jesu zu feiern. Auf dem Weg zurlck schitten sie
fur die Kinder SuRigkeiten aus.

e) Die Wahl des Datums fiir Ostern

Das Konzil zu Nizda legte Ostern auf den ersten Sonntag nach dem 21. Mérz. Das ist die
Zeit des Vollmonds der Frihlings-Tag-und-Nacht-Gleiche, der im Julianischen Kalender
auf den 25. Marz festgelegt worden war, den Festtag fur die babylonische Gottin Ischtar.
Am Konzil zu Nizda im Jahr 325 jedoch stellte man fest, dass die Frihlings-Tag-und-
Nacht-Gleiche auf den 21. Marz fallt. Dieser Unterschied von 4 Tagen war durch einen
Fehler im Julianischen Kalender zu erklaren, Grund dafir, warum dieser durch den
Gregorianischen Kalender ersetzt wurde (von Papst Gregor Xlll). Was damals aulR3er Acht
gelassen wurde, war das variable Datum. Die Tag-und-Nacht-Gleiche kann namlich auch
einen Tag fruher oder spater fallen. Um dieses Problem zu I6sen, wurde die
Entscheidung des Konzils nachkorrigiert: Das Osterfest sollt am ersten Sonntag
nach der Tag-und-Nacht-Gleiche gefeiert werden, egal auf welches Datum es fallt.
Es musste weltweit am gleichen Sonntag abgehalten werden und niemand durfte
das judische Datum, namlich den 14. Tag des Monats Nissan, einhalten.

Hier ist ein Auszug aus dem Brief Konstantins an die Gemeinden, der infolge des Konzils
geschrieben wurde: ,In dieser Sitzung wurde die Frage Uber den allerheiligsten Ostertag
diskutiert, und es wurde einstimmig von allen Anwesenden beschlossen, dass dieser
Feiertag von jedem beachtet werden sollte, Gberall und am selben Tag ... Und vor allem
wurde es als unwurdig befunden, bei der Feier dieses allerheiligsten Festes die
Praxis der Juden zu befolgen, die ihre Hande gottlos durch eine grof3e Sinde
verschmutzt haben ... weil wir von unserem Herrn einen anderen Weg erhalten haben.
Und ich habe mich selbst verpflichtet, damit diese Entscheidung von eurem Scharfsinn



anerkannt wurde, in der Hoffnung, dass ihr diese Praxis in Weisheit mit Freude
akzeptieren moget, die bereits in der Stadt Rom und in Afrika, durch Italien und Agypten
eingehalten wird... und das in einmutigem Urteil“ (The New Catholic Encyclopedia Vol 5,
p.228).

Diese Schriften zeigen zweifellos, dass die Festlegung des Datums nicht durch das Wort
Gottes, sondern durch die Autoritdt der ROmischen Kirche geschah.

4) Was sagt die Bibel dazu?

Das Wort sagt uns, dass der Glaube vom Héren kommt und das Héren kommt vom Wort
Gottes (Rémer 10,17). Wenn aber das Kind nur Dinge hort und sieht, die nicht mit dem
Wort Gottes uUbereinstimmen, wird es verwundbar und nimmt Unwahres fir bare Minze.
Was das Fest Halloween betrifft, so fuhrt es Kinder in die Hexerei ein. Die Bibel jedoch
warnt uns vor Praktiken, die dem Wort Gottes widersprechen, auch denen der keltischen
Druiden und Priester.

"Wenn du auf das Land kommst, das YHWH, dein Elohim, dir gibt, sollst du nicht lernen,
nach den Graueln dieser Nationen zu tun. Nicht soll bei dir gefunden werden einer, der
seinen Sohn und seine Tochter durchs Feuer gehen lasst, ein Wahrsager von
Wahrsagungen, ein Spiritist und ein Beschworer und ein Zauberer, und ein Bannsprecher
und ein Totenbeschworer und einer mit einem Wahrsagegeist und einer, der die Toten
befragt. Denn ein Grauel fir YHWH ist ein jeder, der diese Dinge tut, und dieser Grauel
wegen treibt YHWH, dein Elohim, sie vor dir aus" 5.Mose/Deuteronomium 18,9-12.

"Und so starb Shaul wegen seiner Treulosigkeit, die er gegen YHWH begangen, betreffs
des Wortes des YHWH, das er nicht gehalten hatte, und auch weil er eine
Totenbeschwdrerin aufsuchte, um sie zu befragen; aber YHWH befragte er nicht. Darum
totete er ihn und Ubertrug das Kénigtum David, dem Sohn Isais" 1.Chronik 10,13-14.

AulRerdem verurteilt das Wort Gottes die Zauberei, indem es uns lehrt: "Segnet, die euch
verfolgen! Segnet, und flucht nicht!" Romer 12,14.



Was Orgien und Trinkgelage betrifft, sagt der Apostel Paulus: "Und berauscht euch nicht
mit Wein, worin Zlgellosigkeit ist, sondern werdet mit dem Geist erfillt" Epheser 5,18.

Zudem zeigt uns das Wort Gottes: "...Elohim ist doch nicht ein Elohim der Toten,
sondern der Lebendigen” Matthéus 22,32.

Was Weihnachten betrifft, so wird in der Bibel kein einziges Mal erwéhnt, dass Jesus am
25. Dezember geboren ist. Dieses heidnische Fest wurde durch die romisch-katholische
Kirche “christianisiert”, hat aber heidnische Grundlagen. Die Frichte dieses Festes
pervertieren den Geist der Kinder und trimmen diese auf Gier und Goétzendienst. Sie
werden dadurch angestachelt, immer mehr vergangliche, weltliche Guter haben zu wollen.
Die Bibel sagt diesbezulglich: "Denn alles, was in der Welt ist, die Begierde des
Fleisches und die Begierde der Augen und der Stolz des Lebens, ist nicht aus dem
Vater, sondern das ist aus der Welt" 1.Johannes 2,16.

"Geliebte, ich ermahne euch als Auslander und Reisende, euch von den fleischlichen
Begierden fernzuhalten, die gegen die Seele kampfen" 1.Petrus 2,11.

"Denn die Gnade des Elohims, die allen Menschen Heil bringt, ist erschienen. Sie lehrt
uns, damit wir, indem wir der Gottlosigkeit und den weltlichen Begierden entsagen, im
jetzigen Zeitalter diskret und gerecht und fromm leben" Titus 2,11-12.

"Ehebrecher und Ehebrecherinnen, wisst ihr nicht, dass die Freundschaft der Welt
Feindschaft gegen Elohim ist? Jeder, der ein Freund der Welt sein will, stellt sich als Feind
Elohims dar" Jakobus 4,4.

"Aus eben diesem Grund, meine Lieben, flieht vor dem Goétzendienst" 1.Korinther 10,14.

"Denn dies wisst ihr, dass kein Mann, der sich prostituiert, oder Unreiner oder
Habgieriger, der ein Gotzendiener ist, ein Erbe im Reich Mashiahs und Elohims hat"
Epheser 5,5.

Das Osterfest seinerseits ist eine wahre Betruigerei der katholischen Kirche und hat nichts
mit dem judischen Passahfest zu tun, das Gott eingesetzt hatte. Rufen wir uns in
Erinnerung, dass jedes Jahr am 14. Tag des Monats Nissan, die Israeliten ein mannliches,
makelloses Lamm schlachten und dieses zwischen den zwei Abenden aufessen sollten.
Dieses unaufhorliche Gesetz war zur Feier der Befreiung gedacht, die Gott ihnen nach
400 Jahren agyptischer Gefangenschaft beschert hatte. All dies geschah unter dem



Gesetz, wobei die Bibel uns lehrt, dass das zeremonielle Gesetz ein Schatten der
zukUnftigen Dinge ist (Kolosser 2,17). Ich muss das Word-Programm austricksen, denn
es zieht sich.

"Am Folgetag sieht Yohanan Yehoshua auf sich zukommen und er spricht: Siehe, das
Lamm Elohims, das die Siinde der Welt wegnimmt" Johannes 1,29.

Jesus Christus war dieses Lamm, das am Kreuz als lebendiges Opfer zur Befreiung aus
den Sunden fur die ganze Welt geschlachtet werden sollte. Sein Blut ist geflossen, um uns
zu reinigen und es hat uns vor dem Tod bewahrt wie damals das Blut des Lammes, das
die Israeliten in Agypten angesichts des Todesengels auf ihre Tirpfosten gestrichen
hatten. Wenn wir Jesus in unserem Leben annehmen, missen wir diese Befreiung jeden
Moment leben und erleben. Wir brauchen keinen speziellen Tag, um an das Werk am
Kreuz zu denken oder um das judische Passahfest zu feiern, denn Jesus ist unser
Passah.

"Wascht also den alten Sauerteig weg, damit ihr neuer Teig sein konnt, da ihr ungesauert
seid, denn der Mashiah, unser Passah, ist zu unseren Gunsten geopfert worden. Lasst
uns daher ein Fest nicht mit altem Sauerteig, nicht mit dem Sauerteig der Bosheit und
Schlechtigkeit feiern, sondern mit dem ungeséauerten Brot der Aufrichtigkeit und Wahrheit"
1.Korinther 5,7-8.

Fazit

Nachdem wir den Ursprung der Festlichkeiten untersucht haben, stellen wir fest, dass
diese jeden biblischen Fundamentes entbehren. Ihre Symbole sind nicht christlich,
sondern basieren vielmehr auf Aberglauben und menschlichen Traditionen, die vom Wort
Gottes weit entfernt sind. Unsere Kinder sind vollig unwissend tber den geschichtlichen
Hintergrund, der sich hinter diesen Feiern verbirgt. Leider sind es die Erwachsenen,
welche den Kindern nahebringen, diese Feste flr wichtig zu erachten und den Ligen eine
Bedeutung beizumessen. Gott lehnt alles ab, was nicht heilig ist und macht dabei keine
Kompromisse. Die Brauche kommen nicht nur von heidnischen Traditionen, sondern sind
heutzutage auch Gelegenheit fur grof3e Unternehmen, viel Geld zu machen, indem sie die



Gier der Menschen anregen.

Es ist somit Zeit, zum Wort Gottes zurtickzukehren und unsere Kinder nach der Wahrheit
dieses Wortes zu unterrichten, damit sie erleuchtet werden und keine Kompromisse mit
dem jetzigen Zeitalter mehr eingehen.

"Trainiere den Knaben am Beginn5 seines Weges; er wird nicht davon weichen, auch
wenn er alt wird" Spriche 22,6.

"Und ihr Vater, verargert eure Kinder nicht, sondern ernahrt sie bis zur Reife in der
Erziehung und Ermahnung des Herrn" Epheser 6,4.

"Wehe dir, Land, dessen Koénig ein Knabe ist, und dessen Fursten am Morgen
schmausen!" Prediger 10,16.

Von Schw. Nathalie M S. (Ubersetzung eines Artikels der christlichen Zeitschrift
"Dokimos" aus dem Franzdsischen)

Heruntergeladen von ZuriickzumWort

Download-Datum: 12/02/2026 21:11



