Der Sohn des Menschen zur Rechten

Elohims

Veroffentlicht am: 23/09/2017

Apg 7,55-56 "Doch er hatte, voll mit dem Heiligen Geist, die Augen auf den Himmel
gerichtet (und) sah die Herrlichkeit Elohims, und Yehoshua zur Rechten Elohims

stehen. Und er sprach: Siehe, ich sehe die Himmel getffnet und den Sohn des Menschen
zur Rechten Elohims stehen!”

Diese geistliche Schau erhielt Stephanos, der erste Martyrer. Sie war der Grund fir seine
Steinigung. Bei religidsen Menschen und denjenigen, welche (noch) wenig Einblick in die
Gesamtaussage der Bibel haben, kann diese Vision zu der irrtimlichen Meinung fuhren,
dass am himmlischen Thron zwei Personen sitzen bzw. stehen. Unser Ziel ist es, mit
dieser Abhandlung dariiber Aufklarung zu bringen.

1) Der Thron Elohims

Zunachst wollen wir uns vorstellen, welche Ortlichkeit Stephanos in seiner Vision gesehen
haben musste und betrachten dazu die Aussagen Yehoshuas selbst. Beim Verhér vor



dem Hohen Rat spielte sich folgende Szene ab: "...Noch einmal fragte ihn der
Hohepriester und sagt zu ihm: Bist du der Mashiah, der Sohn des Gelobten? Und
Yehoshua sprach: Ich bin es! Und ihr werdet den Sohn des Menschen zur Rechten der

Macht sitzen und mit den Wolken des Himmels kommen sehen” (Mk 14,61-62).

Etwas friiher vertraute Yehoshua (Jesus) seinen Jiingern auf dem Olberg schon an: "Und
wenn der Sohn des Menschen in seiner Herrlichkeit kommen wird, und alle heiligen Engel
mit ihm, dann wird er sich auf den Thron seiner Herrlichkeit setzen. Und vor ihm werden

alle Nationen versammelt werden, und er wird sie voneinander trennen, wie der Hirte die
Schafe von den Bocken trennt” (Mt 25,31-32).

Aus den drei bisher gelesenen Bibelstellen gehen folgende Tatsachen hervor:

e Yehoshua wird als Sohn des Menschen bezeichnet.

Elohim (Gott) ist und hat die Macht.

Bei der Herrlichkeit Elohims handelt es sich um seinen Thron.

Yehoshua héalt Gericht.

Yehoshua, der zur Rechten steht, sitzt auch zur Rechten und sitzt gleichzeitig

auf dem Thron! Wer auRer Elohim kann so etwas?

Jemand mag wohl behaupten, es gabe einen Thron fur Elohim und einen fur Yehoshua.
Dies wird aber klar in der Offenbarung widerlegt: "Und sofort war ich im Geist. Und siehe:
Ein Thron stand im Himmel, und auf dem Thron jemand, der saf3. Und der da sal3, war

vom Aussehen einem Jaspisstein und einem Sardis vergleichbar, und ein Regenbogen
war rings um den Thron, vom Aussehen einem Smaragd vergleichbar" (Offb 4,2-3).

"1 Und ich sah in der rechten Hand dessen, der auf dem Thron saf}, ein Buch, innen und

aulRen beschrieben, mit sieben Siegeln versiegelt. [...] 5 Und einer aus den Altesten sagt
zu mir: Weine nicht! Siehe, er war siegreich, der Lowe, der aus dem Stamm Yehuda ist,

die Wurzel Davids, um das Buch zu 6ffnen und seine sieben Siegel. 6 Und ich schaute,

und siehe, in der Mitte des Thrones und der vier lebendigen Wesen und in der Mitte der

Altesten stand ein Lamm wie geschlachtet, das sieben Horner hatte und sieben Augen,

was die sieben Geister Elohims sind, die Uber die ganze Erde ausgesandt sind. 7 Und es
kam und nahm das Buch aus der rechten Hand dessen, der auf dem Thron saR" (Offb
5,1.5-7).

"Und ich sah hin, als das Lamm eines von den sieben Siegeln 6ffnete ..." (Offb 6,1).




Wir folgen aus diesen drei Texten

e Es handelt sich um einen Thron Elohims, nicht um mehrere.

e Zur Rechten dessen auf dem Thron, also genau dort, wo man den Sohn des
Menschen vermuten wurde ('), befindet sich ein Buch.

e Der LOwe aus dem Stamm Yehuda (Juda), der gleichzeitig die Wurzel Davids ist,
sollte das Buch o6ffnen. Tatsachlich wird das Buch aber vom Lamm gedffnet, was
bedeutet, dass der Léwe das Lamm ist.

e Das Lamm sitzt auf dem Thron, nimmt aber das Buch gleichzeitig aus der Hand /
Rechten dessen, der auf dem Thron sitzt. Sitzen also zwei Personen auf dem
Thron? Dann wirde ja einer auf dem anderen sitzen! In keiner anderen Bibelstelle
steht jemals, dass zwei Leute auf dem Thron sind. Es ist der Thron des einen
Elohims!

e Elohim ist EINER, der auf dem Thron sitzt: das Lamm, der Lo6we, der
Menschensohn, der das Buch hat und der wie Edelsteine aussieht. Wir kbnnen seine
Geheimnisse und Erscheinungsformen nur bewundern, niemals aber mit unserem
menschlichen Verstand durchdringen.

2) Der Sohn des Menshen

In unserer anfanglichen Bibelstelle heil3t es: "Und er sprach: Siehe, ich sehe die Himmel
geoffnet und den Sohn des Menschen zur Rechten Elohims stehen!" (Apg 7,56).

Von diesem Sohn heil3t es im Kolosserbrief: "Dieser ist das Bild des unsichtbaren

Elohims, der Erstgeborene aller Schépfung” (Kol 1,15).

Warum aber wird Yehoshua besonders bei Lukas (welcher sowohl das Lukasevangelium
als auch die Apostelgeschichte verfasste) immer wieder als Sohn des Menschen
bezeichnet?



Die Menschwerdung

Elohim kann man nicht sehen, weil er Geist ist (Joh 4,24). Es bedurfte der
Fleischwerdung Elohims. Da er auf diese Erde als Mensch geboren wurde, nennt man ihn
auch Sohn des Menschen.

Fur das judische Volk musste die Vision des Stephanos mit dem erhdhten Menschensohn
einerseits etwas besonders Provokatives (fur Gegner), andererseits etwas sehr
Erfreuliches (fir Glaubige des neuen Weges) gewesen sein, da sie ja auf den Mashiahs
(Messias) gewartet hatten, der unterschiedliche menschliche Kriterien erfullen musste.
Im Alten Bund wurde beispielsweise tber diesen Sohn des Menschen vorhergesagt, dass
er Davids Sohn sein wirde und dass er ein Priester sein wirde.

Der Sohn Davids

Der von den Juden erwartete Retter sollte ein Nachkomme Davids sein, und somit Sohn
eines Menschen. Bei Yehoshua trifft dies in doppelter Weise zu, da sowohl sein
Adoptivvater Joseph (aus der Linie Salomos) als auch seine Mutter Maria (aus der Linie
Nathans) von David abstammte [1]. In Jer 23,5-6 lesen wir Erstaunliches: "Siehe, Tage
kommen — Spruch des YHWH —, da ich dem David einen gerechten Spross erwecken

werde; und er wird als Koénig regieren und verstandig handeln, und Recht und
Gerechtigkeit Uben auf dem Land. In seinen Tagen wird Yehuda gerettet werden und
Israel in Sicherheit wohnen; und dies wird sein Name sein, mit dem man ihn nennen wird:
YHWH Tsidkenu" (das bedeutet "YHWH unsere Gerechtigkeit').

Die Nachkommen Davids erbten nach israelischem Recht das Kdnigtum Davids. Dieser
spezielle Nachkomme sollte nach unserem Text jedoch nicht nur die irdische
Konigsherrschaft, sondern auch den goéttlichen Namen erben! Der war dem Mose am
Dornbusch offenbart worden: "YHWH" [2] (2.Mos 3,14). Dass man also den Kénigssohn
mit dem Namen Elohims selbst benennen sollte, muss bei uns einen echten "AHA-Effekt"
auslosen! Yehoshua bestatigt diese Aussage auch: "... Heiliger Vater, bewahre sie in
deinem Namen, den du mir gegeben hast, damit sie eins seien, wie wir" (Joh 17,11).



https://zurueckzumwort.org/der-sohn-des-menschen#_ftn1
https://zurueckzumwort.org/der-sohn-des-menschen#_ftn2

Der Mensch Yehoshua gibt hiermit zu, dass er Elohims Namen geerbt hat und somit
Elohim ist! In der Tat ist der Name "Jesus" nur eine Abkirzung vom hebraischen
"YEHOSHUA", was Uubersetzt hei3t: "YaHWeH rettet." Da er die Menschen aus der
Ungerechtigkeit rettet, kann man Yehoshua auch — wie bei Yirmeyah — "YaHWeH, unsere
Gerechtigkeit" nennen. Somit ist der verhei3ene konigliche Nachkomme Davids nicht nur
ein Mensch, sondern Elohim selbst! Damit ist die ungewdhnliche Verheil3ung an David
eingetreten, dass sein Thron ewig bestehen wird, obwohl ein menschlicher Nachkomme
aus Davids Fleisch und Blut darauf sitzen wird (2.Sam 7,12-13).

Der Priester

Tehilim/Psalm 110,4 sagt voraus: "Geschworen hat YHWH, und es wird ihn nicht
gereuen: Du bist Priester in Ewigkeit nach der Weise Malkiy-Tsedegs!" Wiederum gelten
hier die Erkenntnisse, die wir soeben gewonnen haben: Um ewiger Priester zu sein, muss
Yehoshua géttlich sein.

Dennoch spielte das hundertprozentige Menschsein Yehoshuas eine wichtige Rolle: "Da
wir also einen souveranen Hohepriester haben, der durch die Himmel gegangen ist —

Yehoshua, der Sohn Elohims — lasst uns unser Bekenntnis festhalten. Denn wir haben
keinen Hohepriester, der nicht mit unseren Schwachen mitfiihlen kénnte. Er wurde in allen

Dingen genauso versucht, (aber) ohne Siinde" (Hebr 4,14-15).

Die zeitgendssischen Hohepriester samt religioser Elite in Yerushalayim (Jerusalem)
waren mit diesem einfachen Menschen konfrontiert, welcher reformerisch und ohne
Umschweife alle menschlichen Traditionen in Frage stellte und bekdmpfte. Sie mussten
zugeben, dass hinter der Handlungs- und Redensweise Jesu goéttliche Autoritat stand: "Es
war aber ein Mann aus den Pharisdern, sein Name Nikodemos, ein Anfiihrer der Juden.
Dieser kam in der Nacht zu Yehoshua und sagte zu ihm: Rabbi, wir wissen, dass du ein
Lehrer bist, der von Elohim gekommen (ist), denn niemand kann die Zeichen tun, die du
tust, wenn Elohim nicht mit ihm (ist)" (Joh 3,1-2).

Umso mehr war Yehoshua von Nazareth ihnen ein Dorn im Auge, waren diese Leute doch
zum Grof3teil nicht bereit zur Umkehr. Da sie sich ihren Rang nicht streitig machen lassen
wollten, suchten sie nach einer Gelegenheit, diesen Yehoshua umzubringen (Mk 14).



Dass sie damit Elohims Plan erfullen sollten, der von Anfang an vorsah, dass ein reines
Opfer dargebracht werden sollte, wussten sie nicht.

Das menschliche Opfer

Yehoshua war namlich nicht nur der Hohepriester, der Opfer bringt, sondern auch das
Opfer selbst! Er musste als Sohn des Menschen sterben, damit er ein glaubwirdiges
Opfer fur unsere Sunden sein konnte (Hebr 4,15). Als Elohim oder Elohims Sohn allein
ware es nichts Aul3ergewdhnliches fur ihn gewesen, das frihere Gesetz oder Satan und
seine Damonen oder das menschliche Fleisch samt seinen Stinden zu besiegen.

Er hatals Sohn des Menschen triumphiert, und zwar im festen Glauben an den
Vater (1.Joh 5,4) und im Gehorsam zum Vater bis zum Schluss (Phil 2,8), auch als
Elohim ihn schon verlassen hatte: "Eli, eli, lama sabachthani? Das heil3t: Mein El, mein EI,
warum hast du mich verlassen?" (Mt 27,46).

Der Mensch Yehoshua von Nazareth musste die Strafe fur alle Sinde in seinem Fleisch
ertragen. Er ist deshalb als Mensch zum Fluch geworden: "Mashiah hat uns vom Fluch der
Torah erlost, indem er zu unseren Gunsten zum Fluch wurde, denn es steht geschrieben:
Verflucht ist jeder, der am Holz hangt" (Gal 3,13).

Elohim kann nicht verflucht sein, deshalb war Yehoshua in seinem Menschsein verflucht,
nicht als Elohim. Die Philosophie Nietzsches, "Gott ist tot", stimmt somit ganz und gar
nicht. Wer sich darauf beruft, um nicht an Elohim glauben zu mussen, folgt einer Irrlehre.

3) Der getdffnete Himmel

Mit diesem Hintergrundwissen zum Menschensohn untersuchen wir als nachstes, warum
es so revolutionar war, dass Stephanos den Himmel gedffnet sah: "Und er sprach: Siehe,
ich sehe die Himmel gedffnet und den Sohn des Menschen zur Rechten Elohims stehen!"
(Apg 7,56).




Der verschlossene Himmel

Einige Bibelpassagen weisen uns darauf hin, dass der verschlossene Himmel immer ein
Zeichen fur menschliche Sinde und Trennung von Elohim ist. "Wenn die Himmel
verschlossen sein werden und kein Regen sein wird, weil sie gegen dich gesundigt haben,

und sie beten gegen diesen Ort hin und bekennen deinen Namen und kehren um von ihrer
Siunde, weil du sie demdtigst: so hére du in den Himmeln und vergib die Sinde deiner
Knechte und deines Volkes Israel..." (2.Chr 6,26).

"Siehe, die Hand des YHWH ist nicht zu kurz, um zu retten, und sein Ohr nicht zu schwer,
um zu horen; sondern eure Missetaten haben eine Scheidung gemacht zwischen euch

und eurem Elohim, und eure Sinden haben seine Angesichter vor euch verhtillt, dass er
nicht hort" (Jes 59,1-2).

Aus dem Buch Hesekiel (Hes 1,1) und Daniel (Dan 2,28) geht hervor, dass Elohim, wenn
der Himmel offen ist, seine Geheimnisse offenbart, also seinem Volk
Erleuchtung/Erkenntnis gibt. Bleibt allerdings der Himmel verschlossen, bedeutet dies
nicht nur irdische Durre, also keinen Regen, sondern auch geistlichen Tod: "Mein Volk
wird vertilgt aus Mangel an Kenntnis; weil du die Kenntnis" (Hos 4,6).

Von Anfang an, also nach dem Sindenfall und der Vertreibung aus dem Paradies suchten
die Menschen diese Erkenntnis und somit den Zugang zum Himmel mit eigenen Mitteln.
Dies misslang jedoch, was der Turmbau zu Babel bewies. Viele Menschen, beispielsweise
die Gnostiker oder auch Anhanger ferndstlicher Religionen, versuchen heute noch, den
Himmel oder die Gattlichkeit mit eigenen Mitteln zu erreichen. Wie viel besser ware es flr
sie, das Kreuzeswerk Yehoshuas anzunehmen! Die Trennung zwischen Himmel und Erde
vermochte namlich nur Elohim selbst zu entfernen und so liest man in Jes 63,19 diese
Bitte an Elohim: "Oh wenn du die Himmel zerrissest und herniederstiegest, ..."



Yehoshua als Offner des Himmels

Durch die Menschwerdung des Sohnes Elohims und den Tod und die Auferstehung dieses
Menschensohnes Yehoshua von Nazareth wurde oben genannte Bitte Yesha'yahs
(Jesajas) 700 Jahre spater erfillt. Durch Stephanos liel3 Elohim verkiinden, dass sich nun
eine Offnung im Himmel befindet, also das Werk vollbracht war!

Die Erhohung des Menschensohnes zum Thron Elohims bietet fur Glaubige eine grol3e
Zuversicht. Dies bedeutet namlich gleichzeitig, dass jeder, der zum Menschensohn gehort,
aus Gnade Zugang zum Himmel, zum Thron Elohims hat, weil Yehoshua fir uns als
Vorlaufer, als Erstgeborener der Schopfung, dorthin gegangen ist! Lassen wir dazu den
Hebréaerbrief sprechen: "Denn wir haben keinen Hohepriester, der nicht mit unseren

Schwéchen mitfihlen kdnnte. Er wurde in allen Dingen genauso versucht, (aber) ohne

Siunde. Nahern wir uns dementsprechend mit Zuversicht dem Thron der Gnade, damit wir

Barmherzigkeit erlangen und Gnade finden, zur rechtzeitigen Hilfe" (Hebr 4,15-16).

"Diese (namlich die vorhandene Hoffnung) haben wir als einen sicheren und festen Anker

der Seele, der auch in das Innere des Vorhangs hineinreicht, wohinein Yehoshua als

Vorladufer zu unseren Gunsten gegangen ist, ..." (Hebr 6,19-20).

Der Vorhang zwischen uns und dem Himmel wurde vom Menschensohn entfernt: "Und
siehe, der Vorhang des Tempels zerriss in zwei Sticke, von oben nach unten. Und die
Erde erbebte, und die Felsen zerbrachen. Und die Grufte offneten sich, ..." (Mt 27,51-52).

Ab sofort darf jeder Mensch ohne eine Zwischenstation (Leviten, Priester oder andere
Geistlichkeiten) Elohim um Vergebung fur seine Stinden bitten, der Himmel 6ffnet sich
fur ihn und er hat direkten Zugang zu Elohim! Yehoshua sagte uns in Joh 10,7.9: "Ich,
ICH BIN die Tur." Ohne ihn gibt es keinen Zutritt zum Himmel: "Dies ist das Tor des
YHWH: die Gerechten werden durch dasselbe eingehen” (Ps 118,20).



4) Die Rechte YaHWeHs

Wir versuchen nun zu verstehen, warum man Yehoshua zur Rechten der Herrlichkeit
Elohim sieht und ob man aus dieser Redewendung schlussfolgern kann, dass zwei
Personen im Himmel regieren. Dazu werden wir vor allem Stellen aus den Propheten und
Psalmen betrachten, die uns erklaren, was eigentlich "die Rechte des YHWH" ist.

Die Rechte beim Menschen

Zunachst sehen wir uns die Stellen an, in denen von der Rechten des Menschen die Rede
ist. Man liest in Ps 91,7: "1 000 werden fallen an deinen Seiten, und 10 000 an deiner
Rechten, nichts wird an dich herantreten”. Nach diesen Worten ist anzunehmen, dass mit
der "Seite" die linke Seite gemeint ist, da die rechte Seite extra erwahnt wird. Diese
"Rechte" scheint besonders stark zu sein, sonst wirden da nicht noch mehr Leute fallen.
Schlisseln wir 2.Korinther 6,7 auf, so wird dies bestéatigt: "... in Elohims Kraft, durch die
Waffen der Gerechtigkeit in der rechten (Hand) und in der linken (Hand)" (BYM). Diese
Stelle wird in einigen anderen Ubersetzungen auch so wiedergegeben: "... in der Kraft

Gottes, im Gebrauch der Waffen der Gerechtigkeit zum Angriff und zur Verteidigung"
(NeU; NGU). Wir erkennen, dass die Rechte zum Angriff dient. Sie ist die Seite, die
Stéarke, Kraft und Sieg symbolisiert.

Die Rechte YHWHSs als Arm Elohims

Der menschliche Arm oder die Hand kann nicht getrennt vom Menschen existieren. Meine
Extremitaten fuhren die Handlungen aus, welche in meinem Gehirn gedacht werden.
Deshalb bin ich auch ein und derselbe Mensch. So kann man sich das auch
mit Elohim und seinem Arm — Yehoshua, dem Menschen — vorstellen. Es handelt sich um
ein und denselben Elohim.



"... Singt YHWH ein neues Lied! Denn er hat Wunder getan; Rettung hat ihm verschafft

seine Rechte und sein heiliger Arm". (Ps 98,1). Offenbar handelt es sich demnach bei der

Rechten um Elohims Arm (siehe auch Jes 53,1). Da in Apg 7 Yehoshua als derjenige
beschrieben wird, der zur Rechten Elohimsist, muss es sich demnach
um Yehoshua Mashiah (Jesus Christus) handeln. Aus Joh 17,4 geht auch hervor, dass
dieser Arm Elohims tut, was der Vater ihm auftragt: "Ich habe dich verherrlicht auf der
Erde, ich habe das Werk vollbracht, das du mir zu tun gegeben hast".

Die Rechte YaHWeHs als Rettung

Lesen wir Ps 98 weiter, so machen wir die Entdeckung, dass diese Rechte, der

Arm Elohims, Heil verkiindet: "Ein Psalm. Singt YHWH ein neues Lied! Denn er hat
Wunder getan; Rettung hat ihm verschafft seine Rechte und sein heiliger Arm. YHWH hat
sein Heil kundgetan, vor den Augen der Nationen seine Gerechtigkeit offenbart. Er hat

seiner Gute und seiner Treue dem Haus Israel gedacht; alle Enden der Erde haben das
Heil unseres Elohims gesehen” (Ps 98,1-2).

Heil ist ein anderes Wort fur Rettung: "YHWH hat seinen heiligen Arm entbl63t vor den
Augen aller Nationen, und alle Enden der Erde werden das Heil unseres Elohims sehen” (
Jes 52,10).

Die Rettung (das Heil) Elohims ist Yehoshua Mashiah. Sein Name bedeutet im
Hebraischen "YHWH rettet". Wie genau YHWH rettet, ist in Jes 53 beschrieben. Dort wird
das Opfer und Leiden Yehoshuas Mashiahs vorausgesagt, durch das nicht nur Israel,
sondern auch die Nationen gerettet werden. Aus diesem Grund beginnt das Kapitel mit
folgender Frage: "Wer hat unserer Verkindigung geglaubt? Und wem hat sich der Arm
des YHWH aufgedeckt?" (Jes 53,1). In der Tat wird der Arm YHWHs nur denen zur
Rettung, welche daran glauben: an die Verkiindigung des Evangeliums.

Als der Knecht/ Arm YHWHSs tut Yehoshua — wie schon in Joh 17,4 festgestellt — was ihm
aufgetragen wird. So wird auch hier bestétigt, was in Kapitel 2 erwahnt wurde: Die Rechte
YHWHs fuhrt gehorsam aus, was ihr vorgegeben ist: "Denkt also dieses in euch, was auch
in Mashiah Yehoshua (ist). Dieser hielt es, als er in der Gestalt Elohims war, nicht fir eine
beschlagnahmte Sache, Elohim gleich zu sein, sondern machte sich selbst zu nichts und




nahm Sklavengestalt an, indem er den Menschen ahnlich geworden ist und in seiner

Gestalt wie ein Mensch vorgefunden wurde, sich selbst erniedrigte, indem er gehorsam

wurde bis zum Tod, sogar bis zum Tod am Kreuz. Darum hat Elohim ihn auch zur

hdchsten Majestéat erhoben und ihm einen Namen gegeben tber jeden Namen, damit sich
iIm Namen Yehoshua jedes Knie der Existierenden im Himmel und der Existierenden auf
der Erde und der unterirdisch Wohnenden beuge, und jede Zunge bekenne, dass
Yehoshua Mashiah Herr ist, zur Verherrlichung Elohims, des Vaters" (Phil 2,5-11). Somit
wurde der Knecht zum Herrn Uber alles, womit wir beim nachsten Aspekt der Rechten
YHWHs angekommen waren.

Die Rechte als Ausdruck von Macht

Soeben haben wir gehdrt, dass Yehoshua hoch erhoben ist. Auch in Ps 118,16 lesen
wir: "Die Rechte des YHWH ist erhoben! Die Rechte des YHWH tut méchtige Taten!".
Wiederum konnen wir staunen, wie viele Details uns im Alten Bund schon gegeben
wurden, die sich durch Yehoshua Mashiah dann erfillt haben!

Wer erhoben ist, regiert. Aus den Ps geht hervor, dass die Rechte ein Synonym fur
Autoritat, Regierung und Macht ist. Wenn Stephanos den erhdhten Menschensohn also
zur Rechten sieht, zeigt das nur, dass Yehoshua alles kontrolliert und er derjenige ist, von
dem in den Ps (z.B 93, 96, 98) die Rede ist. Dies wollten die religiosen Fuhrer im
damaligen Israel jedoch absolut nicht héren und akzeptieren. Daher musste man
Stephanos als Zeugen fir die Herrschaft Yehoshuas beseitigen.

Die Rechte als Zufluchtsort

Wer die Macht innehat, kann auch gnadig sein, wem er will. Bei ihm findet man Schutz,
wenn man zu ihm flieht: "Erweise wunderbar deine Gutigkeiten, der du durch deine Rechte
die in dir Zuflucht suchenden rettest vor denen, die sich gegen sie erheben” (Ps 17,7). Auf
diese Weise fand auch Esther Gnade beim persischen Koénig Ahasveros, indem er ihr sein
Konigszepter mit der Rechten entgegenstreckte. Dadurch wurde ihr Zuflucht und ihrem
Volk Rettung vor dem Feind zuteil (Buch Esther). "Wer unter der Decke Elyons bleibt, wird



im Schatten Shaddays unterkommen” (Ps 91,1).

Die Rechte als Richter und Garant fur Gerechtigkeit

"Wie dein Name, Elohim, so ist dein Lob bis an die Enden der Erde; mit Gerechtigkeit ist

gefullt deine Rechte. Es freue sich der Berg Zion, es mogen frohlocken die Tochter
Yehudas um deiner Gerichte willen!" (Ps 48,10-11).

Von alters her oblag die Rechtsprechung der Obrigkeit. In Ps 89,15 lesen wir: "
Gerechtigkeit und Gericht sind die Grundfeste deines Thrones...". Fruher lagen in der
Hand des Koénigs Legislative, Judikative und Exekutive. Elohim als héchste Macht ist
ebenso Gesetzgeber, Richter und derjenige, der Uber die Ausfihrung der Gesetze wacht.
Konig Belsazar bekam die richterliche Hand Elohims zu spuren, als bei einem Gastmabhl
Finger einer Hand folgende Worte an die Wand schrieben: "Mene mene tekel parsin;"
("Gezanhlt, gezahlt, gewogen und geteilt; oder: fur zu leicht befunden"”; Dan 5,25).

Parallelen dazu finden wir in Joh 8,6-8: "Yehoshua aber hatte sich nach unten gebeugt
und schrieb mit dem Finger auf die Erde". Es geht in dem Kapitel um die Begegnung

Yehoshuas mit der Ehebrecherin und mit den Gesetzesgelehrten und Phariséern, welche
diese Frau vorfuihrten, damit Yehoshua der Steinigung zustimme. Dessen Antwort kam fur
alle Uberraschend: "Derjenige unter euch, der ohne Sinde ist, werfe als Erster den Stein
auf sie" (Joh 8,7). Somit verurteilte Yehoshua die Selbstgerechtigkeit der Gesetzeslehrer
und Pharisder. Entgegen ihren Erwartungen ubte Yehoshua mit dem Finger Elohims
Gericht Uber sie selbst: "Und die von mir weichen, werden in die Erde geschrieben

werden; denn sie haben die Quelle lebendiger Wasser verlassen, (sagt) YHWH" (Jer
17,13).



5) Stephanos' Steinigung als Triumph
Uber das religiose System

Wo der Herr Yehoshua auftaucht, erzittert das von Menschen gemachte religiose System
stets. Genauso wie die geplante Steinigung der Ehebrecherin eine Niederlage fur die
religiosen Fuhrer Israels war, war es dies auch die spatere tatsachliche Steinigung des
Stephanos. Beide Male stellte sich YEHOSHUA als souveraner Herrscher, Richter und
Bestimmer Uber das Leben der Menschen dar, und somit als Elohim. Er zeigt sich in
jeglicher Situation als machtig, sei es als Mensch unter Menschen oder als Elohim,
erhoben auf seinem Thron der Herrlichkeit. Seine Rechte regiert. Unter denen, welche der
Steinigung des Stephanos zugestimmt hatten, befand sich beispielsweise auch Shaul von
Tarsus, der spatere Paulos, welcher danach als grof3er Apostel und Lehrer der gottlichen
Geheimnisse gegen religiose Systeme in Asien und Europa ankam. So wie die
Ehebrecherin und Stephanos durfte auch er als Apostel der Nationen spéater erkennen:
YEHOSHUA ist "...YHWH! Denn er kommt, die Erde zu richten:5 Er wird die Welt richten
in Gerechtigkeit und die Vélker in Geradheit" (Ps 98,9).

"Die Rechte des YHWH ist erhoben! Die Rechte des YHWH tut machtige Taten!" (Ps
118,16)

(Zusammenfassung einer Lehre von Br Emmanuel & Schw. Nicole mit Exzerpt von
Br Shora Kuetu)

[1] Siehe dazu William MacDonald: "Ist die Bibel Wahrheit?" Betanien-Verlag 2002 [2]
YHWH bezeichnet man auch als Tetragramm, weil es aus 4 Buchstaben besteht. Im
Hebréaischen wurden die Vokale nicht aufgeschrieben, sondern nur die Konsonanten. So


https://zurueckzumwort.org/der-sohn-des-menschen#_ftnref1
https://zurueckzumwort.org/der-sohn-des-menschen#_ftnref2

wird der Name Elohims heute auf unterschiedliche Art ausgesprochen: Yahweh,
Jehowah... Wir ibernehmen die Aussprache, welche im judischen Volk gebrauchlich ist:
YAHWEH.

Heruntergeladen von ZurickzumWort

Download-Datum: 12/02/2026 17:59



