ELOHIM (Gott) ist keine Dreiheit

Veroffentlicht am: 08/08/2016

Die Llge der Dreieinigkeit
(Dreifaltigkeit/Trinitat)

Die Trinitatslehre ist ein katholisches Dogma, das im 4.Jh. n. Chr. offiziell herausgegeben
wurde. Obwohl dieses Konzept in der Heiligen Schrift nicht bekannt ist, stellen es nur
wenige Christen in Frage. Im Gegenteil klammern sich die meisten unter ihnen an die
Lehre der Dreieinigkeit, wie ein Schiffbriichiger an sein Stick Holz, da sie Opfer einer
althergebrachten, jahrhundertelangen Gehirnwasche sind. In der folgenden Abhandlung
habe ich versucht, einige Argumente fir die Dreifaltigkeit herauszugreifen, welche ich
horte oder auch selbst vertrat, als ich noch Verfechter dieser Lehre war. Es wird sich
herausstellen, dass keines dieser Argumente einer ernsthaften Auseinandersetzung mit
dem Wort Elohims standhalten kann.



1) Yehoshua (Jesus) ist Elohim (Gott)

Zuallererst mochte ich betonen und euch versichern, dass Yehoshua ohne Zweifel Elohim
ist.

»Im Anfang war der Logos und der Logos war hin zum Elohim und Elohim war der Logos.
Er war im Anfang hin zum Elohim [...] Und der Logos ist Fleisch geworden und hat unter
uns sein Zelt aufgeschlagen, voller Gnade und Wahrheit; und wir haben seine Herrlichkeit
betrachtet, eine Herrlichkeit wie die Herrlichkeit des einzigen Sohnes des Vaters® (
Johannes 1,1.14).

.Ich und der Vater wir sind einer* (Johannes 10,30).

.Philippos sagt zu ihm: Herr, zeige uns den Vater und es gentigt uns. Yehoshua spricht zu
ihm: So lange Zeit bin ich bei euch und du hast mich nicht erkannt, Philippos! Wer mich
gesehen hat, hat den Vater gesehen. Und wie sagst du: Zeige uns den Vater?“ (Johannes
14,8-9).

.--. und aus denen dem Fleisch nach der Mashiah ist, er, der Uber allen Dingen Elohim ist,
gepriesen fur die Zeitalter. Amen!* (Rémer 9,5).

,und zweifellos — das Geheimnis der Frommigkeit8 ist grof3: Elohim ist im Fleisch
offenbart, im Geist gerechtfertigt, von den Engeln gesehen, unter den Nationen gepredigt,
in der Welt geglaubt, in Herrlichkeit aufgenommen worden” (1.Timotheus 3,16).

~Wir wissen aber, dass Elohims Sohn gekommen ist und uns Verstandnis gegeben hat,
damit wir den Wahrhaftigen erkennen. Und wir sind im Wahrhaftigen, in seinem Sohn
Yehoshua Mashiah. Dieser ist der wahrhaftige Elohim und das ewige Leben” (1.Johannes
5,20).



2) Bibel oder Tradition, welches
Fundament?

Beginnen wir am Anfang: Elohim offenbart sich in seinem Wort und alles, was man
hinzufiigt oder wegnimmt, kommt vom Teufel (Offenbarung 22,18-19). Ich denke, alle
sind damit einverstanden.

Warum also von Dreieinigkeit sprechen, wenn Elohim sich in seinem Wort nie auf diese
Weise offenbart hat? Es gibt kein Wort Uber die Dreifaltigkeit. Wie also kommt es, das
seine so zentrale, grundlegende Lehre, die sogar die Natur Elohims betrifft, Uberhaupt
nicht in der Bibel vorkommt? Wie kann man sich erklaren, dass Paulos (Paulus), der von
sich sagt, ,... den ganzen Absicht Elohims zu verkiinden* (Apostelgeschichte 20,27),
nicht ein einziges Wort tUber die einzelnen Personen der Gottheit verliert? Erkennen Sie
nicht, dass hier ein grof3es Problem besteht? Was Sie denken und auch ich friher dachte,
namlich dass die Idee der Dreieinigkeit in der Bibel sehr wohl entwickelt wird, obwohl sich
das Wort ,Dreieinigkeit” selbst nicht darin befindet, stimmt nicht.

Die Schlussfolgerung einer Dreieinigkeit in der Natur Elohims kommt zundchst aus dem
Erbe einer katholischen Irrlehre. Diese Trinitatslehre existierte namlich unter den ersten
Christen nicht. Diese Lehre entspringt der falschen Interpretation einiger Bibelstellen
aufgrund dieses katholischen Hintergedankens, in dem sich der Protestantismus badet.

3) Elohim ist EINER

Wie also offenbart Elohim sich selbst in seinem Wort?

~shama? Yisr?'?l YHWH elohenu YHWH ,ec???" (,Hore Israell! YHWH, unser Elohim,
YHWH ist Einer,) (5.Mose 6,4). Diesen Glauben, der auf der Schrift beruht, teilen bis
heute alle Juden, und dies seit Beginn. Dieser Glaube lehrt uns, dass Elohim Einer ist (,ec
??7?,), was aus der wortlichen Bedeutung dieses Ausdrucks hervorgeht. Es handelt sich
also um einen Monotheismus, wie Juden oder Moslems ihn vertreten. Yehoshua selbst



teilte diesen Glauben an einen EINZIGEN Elohim.

,Yehoshua aber antwortete ihm: Das erste Gebot von allen ist: Hore Israel, der Herr, unser
Elohim, der Herr ist Einer* (Markus 12,29).

Man kénnte nun vorbringen — wie ich es friher tat — dass die Offenbarung Elohims
fortschreitend ist und die Juden noch nicht diese Offenbarung Elohims, namlich der
.Pluralitat in der Einheit", hatten. Oder dass die Dreieinigkeit erst mit Yehoshua im Neuen
Bund offenbart wurde, und dies trotzdem mit einigen Vorzeichen im Alten Bund. Das
~Schama“-Gebet jedoch ist ein starker Widerspruch zu einem mehrfachen Elohim und eine
starke Gegenposition zu irgendeiner Trinitat. Es handelt sich also um Betrug, um Llge,
und zwar aus dem einfachen Grund, dass die Dreifaltigkeit schon lange vor dem Judentum
und Christentum in heidnischen Religionen existierte.

4) Die Dreifaltigkeit, ein heidnisches
Konzept

Die Babylonier verehrten eine Gottheit, zu dessen Untergebenen Nimrod gehorte (1.Mose
10 und 11; Vorschau auf den Antichristen). Diese Dreifaltigkeit Gbertrug sich im Laufe der
Zeit auf unterschiedliche heidnische Religionen. Von Babylon kam sie nach Agypten, wo
Horus, der Sohn Isis und Osiris, als Reinkarnation seines Vaters Osiris galt; von Agypten
nach Griechenland, in dem es die Mysterien von Eleusis gab; von Griechenland nach
Rom, und schlief3lich vom rémischen Katholizismus in den aktuellen Protestantismus und
dartber wiederum in die Freikirchen.

Mit fortschreitender Ausschweifung wurden diese Religionen Polytheistisch und
personifizierten die unterschiedlichen Aspekte des einen wahren Elohims. So wurden aus
einem Elohim mehrere voneinander verschiedene Gotter. Der Katholizismus und dann
auch der Protestantismus wurden somit zu einem Bindeglied zum Heidentum. Elohim so
zu entstellen bedeutet Weltlichkeit und ist ein Grauel.



Vor diesem Hintergrund verstehen wir besser, was der Herr den Hebr&ern sagen wollte,
als er sie aus Agypten herausgefiihrt hatte, wo Dreifaltigkeiten verehrt wurden: ,Hore
Israell YHWH, unser Elohim, YHWH ist Einer” (5.Mose 6,4). Elohim sagte ihnen gleichsam
deutlich: ,H6r zu, mein Volk, ich bin einer und nicht drei!*.

Wie sonst kdnnte man verstehen, dass die Heiden noch vor den Juden die Offenbarung
eines dreieinigen Elohims hatten? Waren nicht sie, die Juden, es, welche die Offenbarung
Elohims an die Nationen weitergeben sollten? Waren nicht sie es, denen die Ausspriche
Elohims anvertraut worden waren (Romer 3,2)? Mussten sie erst von den heidnischen
Volkern tber ihren Elohim aufgeklart werden? Dies steht im echten Widerspruch zu allem,
was die Schrift sagt. Zudem kann man nicht behaupten, dass die heidnischen
Dreifaltigkeiten nur eine teuflische Nachahmung der wahrhaftigen himmlischen
Dreifaltigkeit seien, wie manche es sagen. Die Patriarchen und Juden hatten namlich stets
diese Dreifaltigkeiten bekampft, weil sie daran glaubten, dass Elohim Einer ist. Auch die
Propheten ermahnten fortwdhrend, dass wir keine heidnischen Nationen nachahmen
sollten (Jeremia 10).

5) EinfiUhrung des Dogmas der Trinitat im
Christentum

Sogar eine katholische Enzyklopéadie gibt zu, dass das Dreifaltigkeitsdogma eine spatere
Erganzung war: ,Die Formulierung ,ein Elohim in drei Personen‘ war vor Ende des 4.Jh.
nicht fest etabliert und schon gar nicht in vollem Umfang in das christliche Leben und sein
Glaubensbekenntnis aufgenommen. Aber gerade diese Formulierung war es, die zuerst
Anspruch auf den Titel eines Dogmas der Trinitdt erhob. Unter den Apostolischen Vatern
fand man nicht auch nur annahernd eine solche Mentalitat oder Perspektive* (New
Catholic Encyclopedia (1967), Band X1V, S. 299).

Edward Gibbon, ein bekannter Historiker, der sich zum Katholizismus und daraufhin zum
Protestantismus bekehrte, schrieb in seinem Vorwort zum Buch ,Geschichte des
Christentums*® (History of Christianity) von Peter Eckler: ,Wenn es stimmt, dass das
Christentum Uber das Heidentum triumphiert hat, ist es auch nicht weniger wahr, dass es



das Heidentum geschafft hat, das Christentum zu verderben. Die Kirche in Rom hat den
reinen Deismus der ersten Christen durch das unverstandliche Dogma der Trinitat ersetzt.
Dergleichen wurden zahlreiche andere heidnische, von den Agyptern erfundene und von
Platon idealisierte Lehren angenommen, da man sie als ,des Glaubens wirdig* empfand,.

Der Erste, der etwas aussagte, das sich der ,Trinitat* anndherte, ist Theophilus von
Antiochia in seinem Werk ,Ad Autolycum® um das Jahr 180 n.Chr. Er benutzte das Wort ,,

dann Tertullian das Wort , Trinitat* zum ersten Mal und entwickelte das Konzept der «drei
gottlichen Personen» vollstandig. Im 4.Jh, unter dem rémischen Kaiser Konstantin, wurde
das Dogma der Trinitat festgehalten (Konzil von Nizda 325 und Konzil von Konstantinopel
381 n.Chr.) Man muss wissen, dass Konstantin ein Verehrer Mithras war, einer
Abzweigung von babylonischen, agyptischen und anderen Kulten. Als er dann das
Christentum (romisch-katholisch) als Staatsreligion ausrief, verband er heidnische
Religionen mit dem christlichen Glauben. Dadurch hatte man im Christentum nun auch
das Weihnachtsfest (Geburt Mithras), die Verehrung der Jungfrau Maria mit dem Kind (wie
Isis mit Horus), das Papsttum (oberster romischer Priester) und schlief3lich die Lehre der
Dreifaltigkeit (babylonische Gottheit)! Ziel Konstantins war es, sein Reich zu vereinen und
er wusste, dass die Religion eines der besten Mittel dafir war: Wer wirde sich schon
Elohim widersetzen? Als er den wachsenden Erfolg des christlichen Glaubens sah, nutzte
er die Gelegenheit erfolgreich. Die Christen glaubten weiterhin, den Elohim der Bibel
anzubeten und die Heiden fanden alle Elemente ihres heidnischen Glaubens wieder.

6) In Elohim gibt es keinen Unterschied

Es muss klar gesagt werden:



e Der Vater ist der Sohn

.Denn ein Kind ist uns geboren, ein Sohn uns gegeben, und die Herrschaft ruht auf seiner
Schulter; und man nennt seinen Namen: Wunderbarer, Berater, El Gibbor, Vater der
Ewigkeit, Friedefurst” (Jesaja 9,5).

e Der Vater ist der Geist!

~Aber die Stunde kommt und sie ist schon gekommen, in der die wahren Anbeter den
Vater in Geist und Wahrheit anbeten werden, denn solche sucht der Vater (als) seine
Anbeter. Elohim ist Geist und die ihn anbeten, missen ihn in Geist und Wahrheit anbeten®
(Johannes 4,23-24).

e Der Sohn ist der Geist!

»Sle durchzogen aber Phrygien und das galatische Land, nachdem sie vom Heiligen Geist
verhindert worden waren, das Wort in Asien zu reden. Als sie aber nach Mysien kamen,
versuchten sie nach Bithynien zu reisen, aber der Geist Yehoshuas erlaubte es ihnen nicht
“ (Apostelgeschichte 16,6-7).

Yehoshua war nicht ein Teil oder eine Person Elohims, sondern er ist die Fulle Elohims: ,,
Seht zu, dass nicht jemand bei euch ist, der euch als Beute wegfuhrt: Durch die
Philosophie und durch leere Tauschung nach der Tradition der Menschen, nach den
Grundsatzen der Welt und nicht nach dem Mashiah! Denn in ihm wohnt kdrperlich die
ganze Fulle der Gottheit. Und ihr seid in ihm erflllt. Dieser ist Haupt jedes Firstentums
und jeder Autoritat* (Kolosser 2,8-10)



Es steht also ausdrtcklich schwarz auf weil3 geschrieben und andere Bibelstellen kénnten
dies bestatigen. Moglicherweise war dieser Absatz im Kolosserbrief 2 schon damals eine
Zurechtweisung der platonischen Trinitdt, die sich bei den Christen in Phrygien
einschleichen wollte.

Im Folgenden betrachten wir einige Argumente, die scheinbar einen “dreieinigen” Elohim
befurworten.

/) An wen richtete sich Yehoshua iIn
seinen Gebeten?

Oft werden Verse wiedergegeben, in denen Yehoshua zum Vater spricht, was doch
eigentlich bedeuten sollte, dass es sich hier um zwei verschiedene Personen handelt, die
einen Dialog miteinander fihren.

Nein, so ist das nicht: Yehoshua ist Elohim, der im Fleisch offenbar wurde. Zunéchst ist er
gekommen, um uns zu erkaufen und uns durch sein Opfer und seine Auferstehung
gerecht zu machen, er ist aber auch gekommen, um uns den Weg zu zeigen. (Johannes
14,6). Darin besteht seine Offenbarung als Sohn, wobei zu erwéhnen ist, dass das
hebraische Wort “Sohn” im Griechischen auch “Diener” bedeutet. Yehoshua, in dem
leibhaftig die ganze Fille Elohims wohnte, ist gekommen, um uns ein Beispiel daflr zu
geben, wie wir leben sollten. Er ist gekommen, um uns den Charakter eines Sohnes, eines
Knechtes zu zeigen. Deshalb sagt uns Paulus, dass wir seine Nachahmer sein sollen. (
1.Korinther 11,1; Epheser 5,1). Genauso wie Paulus fur die Juden ein Jude geworden ist
(1.Korinther 9,19-23), ist Elohim ein Mensch unter Menschen geworden, um die
Menschen zu retten.

Musste Yehoshua getauft werden, zumal er Elohim ist und es um IHN in der Taufe ging?
Nein, er hat uns durch seine Taufe ein Beispiel gegeben (Matthaus 3,15).



Wenn man von der Taufe spricht, mag der Einspruch kommen, dass doch die Stimme aus
dem Himmel beweise, dass es sich um unterschiedliche Personen handle. Nicht
unbedingt, sondern Yehoshua als Elohim hat ganz einfach seine Stimme vom Himmel her
erschallen lassen, um seine irdische Mission in diesem Kdrper zu bestatigen. Darin muss
man nichts anderes sehen. Eine Interpretation, die auf Dreifaltigkeit schliel3en lasst, ist
lediglich die Frucht einer jahrhundertelangen katholischen Formatierung. So konnte
Yehoshua auch zum Vater beten, um ein Beispiel zu geben, dem ein Kind Elohims folgen
kann.

Aullerdem hat sich Yehoshua all den Beschrankungen der menschlichen Natur
unterworfen, als er als Mensch kam. Hatte er namlich einen ,Super-Korper* besessen, der
nicht fur die Empfindungen dieser Welt empfanglich gewesen ware, wie beispielsweise ein
Superheld, ware an seinem Opfer nichts Herrliches oder Wertvolles gewesen. Deshalb
offenbarte er auch in seinem Fleisch, das in allen Punkten unserem gleich geworden war (
Hebraer 2,17), Zuge menschlicher Beschranktheit: Mudigkeit, Durst, Hunger und eine
Palette von Gefuihlen. Der einzige Unterschied zu uns war, dass er in keiner einzigen
Versuchung nachgegeben hatte. So versteht man, warum Yehoshua als Mensch
Schwachen zeigte, beispielsweise im Garten Gethsemane oder am Kreuz.

Was soll man von folgendem Satz halten, den Yehoshua am Kreuz aussprach: ... Mein
El, mein El, warum hast du mich verlassen?* (Matthaus 27,46). Der Ausspruch erinnert
und unterstreicht die Erfillung eines prophetischen Psalmwortes Davids.

»[---] 2 Mein El, mein EIl, warum hast du mich verlassen, bist fern von meinem Heil, von
den Worten meines Brillens? 3 Mein Elohim! Ich rufe am Tag, und du antwortest nicht;
und des Nachts, und mir wird keine Ruhe. 4 Doch du bist heilig, du wohnst in den
Lobgeséangen Israels. 5 Auf dich vertrauten unsere Vater; sie vertrauten, und du errettetest
sie. [...] 7 Und ich, ich bin ein Wurm und nicht ein Mann, der Hohn des Menschen und der
Verachtete des Volkes. 8 Alle, die mich sehen, verspotten mich, [...] 9 Er wélze sich zu
YHWH! Der befreie ihn, errette ihn, weil er Lust an ihm hat! [...] 15 Wie Wasser bin ich
hingeschuttet, und alle meine Gebeine haben sich zertrennt; wie Wachs ist geworden
mein Herz, es ist zerschmolzen inmitten meiner Eingeweide. [...] 19 Sie teilen meine
Kleider unter sich, und Uber mein Gewand werfen sie das Los. 20 Du aber, YHWH, sei
nicht fern! Meine Starke, eile mir zur Hilfe! 21 Errette vom Schwert meine Seele, meine
einzige von der Gewalt des Hundes; [...] 24 lhr, die ihr YHWH furchtet, Lobt ihn; [...] 25
Denn nicht verachtet hat er, noch verabscheut das Elend des Elenden, noch seine



Angesichter vor ihm verborgen; und als er zu ihm schrie, horte er. [...]* (Psalmen 22).

Diesen Psalm zitierte Yehoshua als Zeugnis: ,Denn dies geschah, damit die Schrift erfullt
wurde ..." (Johannes 19,36)

8) Ist der Sohn unwissend?

Ein anderer Punkt, der es wert ist, ndher betrachtet zu werden, betrifft die anscheinende
Unwissenheit des Sohnes, was den Zeitpunkt seiner Ruckkehr betrifft: ,Von jenem Tag
oder der Stunde weil3 jedoch niemand, weder die Engel, die im Himmel sind, noch der
Sohn, sondern nur der Vater* (Markus 13,32).

Wissenswert ist an dieser Stelle, dass es ganz einfach nicht die Aufgabe als Mensch auf
Erden in Form des Sohnes war, zu offenbaren, wann er zurickkommen wirde. In jedem
Fall wei? Yehoshua als Elohim ja alles uUber seine Ruckkehr, auch den Tag und die
Stunde — darin stimmen alle Uberein, ob sie nun die Dreifaltigkeit vertreten oder nicht.
Diese Bibelstelle kann also nicht als Argument dafir dienen, dass es unterschiedliche
gottliche Personen gibt. Sie zeigt nur die Begrenztheit auf, der sich Yehoshua als Mensch

unterwarf.

9) Machten die Apostel einen Unterschied
zwischen Sohn und Vater?

Und wie gehen wir mit den vielzahligen Versen um, in denen die Apostel im neuen Bund
scheinbar einen Unterschied zwischen Vater und Sohn machten?

.,damit der Name unseres Herrn Yehoshua Mashiah in euch verherrlicht wird, und ihr in
ihm, nach der Gnade unseres Elohim und Herrn Yehoshua Mashiah* (2. Thessalonicher
1,12).



In dieser Bibelstelle fehlt im Griechischen das Wort ,unseres®. Es handelt sich dabei um
eine spatere Hinzufiigung des Ubersetzers nach dessen personlicher Auslegung dieses
Verses. Wortlich Gbersetzt heil3t diese Passage so: ,...nach der Gnade unseres Elohims
und Herrn Yehoshua Mashiah,,. Keine zwei unterschiedlichen Personen hier!

Andere Bibelstellen scheinen noch klarer einen Unterschied zwischen dem Vater und
Yehoshua zu bezeugen. Manche sprechen sogar Uber den ,...Vater unseres Herrn
Yehoshua Mashiah“ (1.Petros 1,3). Eventuell ist zwar auch hier die Ubersetzung zu

uberdenken, wichtiger aber ist das richtige Verstehen dieser Stelle. Die Erklarung ist sehr
einfach und steht im 1.Timotheos 2,5: ,Denn Elohim ist Einer, und Einer (ist) Vermittler
zwischen Elohim und den Menschen, der Mensch Mashiah Yehoshua,. Diese Stelle
erleuchtet uns Uber die Unterscheidung, welche die Apostel zwischen dem Vater und
Yehoshua gemacht haben: Sie sprachen Uber Yehoshua als Menschen.

Denn der Mensch ,Yehoshua Mashiah* ist das Mittel, durch das uns Elohim als Vater
offenbar werden konnte. Wenn man von Yehoshua als Menschen spricht, denken wir an
sein Opfer, durch das wir geheiligt sind und uns einem Vater-Elohim nahern durfen. So
verhalt es sich auch, wenn man Uber Yehoshuas Rolle als Anwalt spricht (1.Johannes 2,1
) oder Uber seine Rolle als Furbitter vor dem Vater. Es ist eine Art, uns zu erinnern, wie
sein Opfer als Mensch uns zugute kommt — und zwar vor ihm, Elohim, selbst (Hebr&er 9
und 10)!

Was die Uberlegenheit des Vaters iiber den Sohn angeht, wird lediglich ausgedriickt,
wieviel héher Elohim in seiner Gottheit Gber der menschlichen Erscheinungsform steht: ,,
Denkt also dieses in euch, was auch in Mashiah Yehoshua (ist). Dieser hielt es, als er in
der Gestalt Elohims war, nicht fir eine beschlagnahmte Sache, Elohim gleich zu sein,
sondern machte sich selbst zu nichts und nahm Sklavengestalt an, indem er den
Menschen &hnlich geworden ist und in seiner Gestalt wie ein Mensch vorgefunden wurde,
sich selbst erniedrigte, indem er gehorsam wurde bis zum Tod, sogar bis zum Tod am
Kreuz. Darum hat Elohim ihn auch zur hochsten Majestét erhoben und ihm einen Namen
gegeben Uber jeden Namen, damit sich im Namen Yehoshua jedes Knie der Existierenden
im Himmel und der Existierenden auf der Erde und der unterirdisch Wohnenden beuge,
und jede Zunge bekenne, dass Yehoshua Mashiah Herr ist, zur Verherrlichung Elohims,
des Vaters” (Philipper 2,5-11).



10) Weisen die Visionen der Junger auf
einen Sohn hin, der sich vom Vater
unterschied?

Wie erklart man die himmlische Vision des Stephanus?

,Doch er hatte, voll mit dem Heiligen Geist, die Augen auf den Himmel gerichtet (und) sah
die Herrlichkeit Elohims, und Yehoshua zur Rechten Elohims stehen. 56 Und er sprach:
Siehe, ich sehe die Himmel gedffnet und den Sohn des Menschen zur Rechten Elohims
stehen!” (Apostelgeschichte 7,55-56).

Hier handelt es sich um eine Vision. In einer Vision sieht man Bilder. Yohanan
beispielsweise hatte eine Vision vom Himmel, in der er auf dem Thron ein Lamm sah, das
wie geschlachtet aussah. Heil3t das also, dass Elohim im Himmel wie ein Lamm aussieht?
Sicher nicht. Es handelt sich lediglich um die Offenbarung eines Bildes, das einen einzigen
Aspekt Elohims darstellt.

“Die Rechte” bedeutet im koniglichen und goéttlichen Sinn die hochste Position der
Autoritat. Elohim hat sich also dem Stephanus als derjenige prasentiert, der durch seine
Menschwerdung und sein Opfer alle Machte und Gewalten besiegt hat. (Kolosser 2,15)

,und ich schaute, und siehe, in der Mitte des Thrones und der vier lebendigen Wesen und
in der Mitte der Altesten stand ein Lamm wie geschlachtet, das sieben Hérner hatte und
sieben Augen, was die sieben Geister Elohims sind, die Uber die ganze Erde ausgesandt
sind“ (Offenbarung 5,6).

Kommen wir noch kurz zu der Offenbarung des Yohanan zurtick, der die sieben Geister
Elohims gesehen hat: Ist Elohim deshalb eine ,Siebenheit*? Die Bibel ist voller Bilder und
Symbole.



11) Die Unterwerfung des Sohnes

Auch eine andere Bibelstelle ist erwahnens- und erklarenswert:

.Dann das Ende, wenn er das Kdnigreich an Elohim, den Vater, Ubergeben haben wird,
wenn er jedes Firstentum und jede Autoritat und jede Macht abgeschafft haben wird.
Denn er muss regieren, bis er alle Feinde unter seine Fil3e gelegt hat. Der letzte Feind,
der abgeschafft wird, ist der Tod. Denn er hat alle Dinge unter seine Fuf3e unterworfen.
Wenn er aber sagt, dass alle Dinge unterworfen sind, so ist offensichtlich, dass der, der
ihm alle Dinge unterworfen hat, ausgenommen ist. Und wenn ihm alle Dinge unterworfen
sind, dann wird auch der Sohn selbst dem unterworfen sein, der ihm alle Dinge
unterworfen hat, damit Elohim alles in allem sei“ (1.Korinther 15,24-28).

“Mashiah” bedeutet “der Gesalbte” und bezieht sich auf den Menschen Yehoshua, der
gesalbt worden war. Wenn alles zu Ende gebracht und erneuert sein wird, gibt es auch
diese Offenbarung des Menschensohnes als Opfer und Sieger nicht mehr, da alles im
Vater vereint sein wird und wir den Vater in Ewigkeit anbeten werden.

12) Ist der Mensch eine Dreiheit?

Ein weiteres Argument der Verfechter der gottlichen Dreieinigkeit besteht in der
scheinbaren menschlichen Dreiteilung.

-Er selbst aber, der Elohim des Friedens, heilige euch vollig und eure Ganzheit, Geist und
Seele und Leib werde makellos bewahrt beim Kommen unseres Herrn Yehoshua
Mashiah!* (1.Thessalonicher 5,23)

Man stellt sich die Frage: Da ja der Mensch dreigeteilt ist — also in Leib, Seele und Geist —
und nach dem Abbild Elohims erschaffen wurde (1.Mose 1,26-27), wéare es dann
erstaunlich, dass Elohim selbst auch dreigeteilt ist? Das ist doch der beste Beweis flr
Elohims Dreifaltigkeit.



Erstens: Mit dem ,Abbild Elohims" im Menschen ist keinesfalls eine Dreiteilung gemeint.
Elohim ist Geist (Johannes 4,24).

AulRerdem ist der Mensch nicht dreigeteilt, da der physische Korper wenig Bedeutung hat
und nur eine fleischliche Hulle ist, die aus Staub besteht, gleichwie ein Stiick Holz oder
Metall an sich nichts ist. Auch unser Geist ist fur sich allein nichts, den ohne Seele ware er
lediglich eine leere ,geistliche Hiille*. Der Geist erlaubt unserer Seele, geistliche Dinge zu
erfassen, mit dem Kaorper erfassen wir physische Dinge.

Die Seele ist es, welche den Korper belebt (physisch und geistlich) und uns alles, was uns
umgibt, erleben und fuhlen lasst. Sie ist unsere Personalitat, unsere eigene Person.

Was die Bibel als ,das Fleisch” bezeichnet, ist nicht unbedingt der physische Korper,
sondern eine Kraft der Siunde, die in unseren Gliedern wohnt, der alte, nicht erneuerte
Mensch, unsere alte Natur.

Als Trager des Heiligen Geistes wirden wir Menschen also schon Uber die Dreiheit
hinausschieRen: Kérper, Fleisch, Seele, Geist, Heiliger Geist 5 in 1! Sind wir also eine
.Funfheit? Absurd.

Der Mensch ist also EINER.

13) Die Mehrzahl «Elohim»

Betrachten wir ein weiteres Argument der Dreifaltigkeit: das hebraische Wort ,Elohim*“, das
in der Mehrzahl steht. Es wird im 1.Mose 1,1 benutzt und zeugt doch wohl von der
Mehrzahl Elohims und seiner Trinitat? In Wahrheit handelt es sich hier ganz einfach um
einen ,majestatischen Plural”.

Dieser ,Pluralis Majestatis“ ist die Bezeichnung der eigenen Person im Plural als Ausdruck
der Macht. Im Deutschen benutzt man auch die 2. Person Plural (Sie), um mit einer
einzigen Person zu sprechen. Es handelt sich dabei um ein Zeichen des Respekts und
nicht um einen Beweis daflir, dass wir mit mehreren Personen auf einmal reden. Im



Hebraischen gibt es keine Steigerungs- oder Vergleichsformen (sehr grof3, der Hochste,
mehr als,...). Daher wird die Mehrzahl gebraucht, um Worten mehr Ausdruckskraft zu
verleihen. Die Einzahl ,Eloah* wird so durch die Mehrzahl ,Elohim* aussagekraftiger
gemacht.

14) Bezeugt der Ausdruck ,ec???" eine
zusammengesetzte Einheit?

Ein anderes Argument ware, dass das hebraische Wort ,ec???", Ubersetzt durch ,ein*
(oder ,ein einziger” je nach Version) in der Bibelstelle 5.Mose 6,4 eine zusammengesetzte
Einheit unterstellt. Hier beruft man sich auch auf den 1.Mose 2,24, wo dieses selbe Wort
auch fur den Mann und die Frau verwendet wird, die ,ein Fleisch* werden. Aus zweien
wird einer (,ec???"). Auch in der Schoépfungsgeschichte heildt es:

,und der Abend erschien, und der Morgen erschien: ein Tag” (Bereshit/1.Mose 1,5). Zwei
Abschnitte werden hier zum EINEM (,ec???“) Tag. Fur die Verfechter der Dreifaltigkeit
besteht die Einheit Elohims also aus drei zusammengesetzten Stlicken.

Ihnen zufolge wirde vielmehr das Wort ,yahid“ verwendet, um auszudriicken, dass Elohim
im strengen Sinn unteilbar ist. Diese Interpretation der Trinitaren halt jedoch nicht stand
und ist recht falsch. Auf Hebraisch bedeutet ,ec???" ,eins“ als Zahl (1,2,3,4,...). Das
sehen wir auch beim Zahlen der Schopfungstage. Auch alle anderen Tage haben einen
Abend und einen Morgen (1.Mose 1,8.13.19.23.31). Das bedeutet nicht gleichzeitig, dass
die hebraischen Woérter fur zwei, drei, vier usw. als zusammengesetzte Mehrheiten gelten.
Genauso wenig kann man ,ec???" in 1.Mose 1,5 als eine zusammengesetzte Einheit

betrachten.

Wenn also zur Beschreibung der Gemeinschaft von Mann und Frau ,ec???“ verwendet
wird, dann nur, um zu bekraftigen, welche Einheit sie bilden sollen. Nichts soll sie trennen
konnen (Matthaus 19,6). Von ,Einem” auszugehen und daraus zwei oder drei zu machen,
ware dumm, wirde den Sinn dieser Bibelstelle verdrehen und gegen Elohims Gedanken
arbeiten.



Was das Wort ,yahid“ betrifft, so bedeutet es ,ein“ im Bezug auf eine &ufllere Sache:
einzig, allein. Man spricht beispielsweise vom einzigen Sohn in Bereshit/1.Mose 22,2. Er
wird nicht als einzigartig von seiner Natur her beschrieben, sondern als einziger Sohn, der
keine Geschwister hat. Hier wird ,yahid“ verwendet. Aufgrund des Einflusses der
Trinitatslehre Gbersetzt man in vielen Bibelausgaben auch die Stelle in Devarim/5.Mose
6,4 falsch: ,Hore Israel! YHWH, unser Elohim, YHWH ist Einer* oder «Hoére Israel! YHWH,
unser Elohim, YHWH allein», um auszusagen, dass es keine anderen YaHWeH/HERRN
gibt. Die hebraische Bibel aber, deren Ubersetzer keine Dreifaltigkeit kennen, besagt:
«YHWH ist Einer».

AuBerdem stammt das Wort ,yahid“ aus der Wurzel ,yahad“ und bedeutet: verbinden,
vereinigen, vereinen. Die Argumentation der Dreieinigkeits-Verfechter, ,ec???“ vs. ,yahid®,
ist somit komplett umgeworfen.

15) Wie ist Elohim?

Wie also sind die unterschiedlichen Bezeichnungen zu verstehen: Vater, Sohn, Heiliger
Geist? Das ist sehr einfach: Es handelt sich um unterschiedliche Offenbarungen des
gleichen Elohims, aus unterschiedlichen Situationen und Blickwinkeln heraus.

.Nachdem der Elohim friher mehrere Male und auf mehrere Arten durch die Propheten zu
den Vatern geredet hat, 2 hat er zu uns in diesen letzten Tagenl durch den Sohn geredet,
den er zum Erben aller Dinge eingesetzt hat, durch den er auch die Zeitalter gemacht hat"
(Hebraer 1,1-2).

Ein Familienvater ist gleichzeitig auch Ehemann, Familienoberhaupt, Sohn seines eigenen
Vaters, Arbeitskollege usw. Er ist aber dabei immer noch eine Person. So ist es auch mit
Elohim.

Elohim hat sich in Yehoshua Mashiah als Sohn vorgestellt, der sich dem Vater unterwirft.
Wahrend seines Dienstes als Sohn gab er uns seine Offenbarung als Vater und als er
seinen Dienst auf der Erde beendet hatte, zeigte er sich als Heiliger Geist. Am Anfang
prasentierte er sich als Schopfer, den Jingern zeigte er sich als Licht, als Alpha und



Omega, Lamm, Lowe von Juda, Wort Elohims, und und und. Wenn jeder dieser Aspekte
eine eigene Person ware, wirde man nie an ein Ende kommen, da Elohim unendlich ist.
Wenn wir bei ihm sein werden, kdnnen wir ihn ewig betrachten und jeden Moment einen
neuen Aspekt seiner Gottlichkeit entdecken.

(Ubersetzung eines franzésischen Artikels aus den ,, Dokimos*)

Heruntergeladen von ZurlickzumWort

Download-Datum: 12/02/2026 21:10



